
AZƏRBAYCAN MİLLİ ELMLƏR AKADEMİYASI
MEMARLIQ VƏ İNCƏSƏNƏT İNSTİTUTU

НАЦИОНАЛЬНАЯ АКАДЕМИЯ НАУК АЗЕРБАЙДЖАНА
ИНСТИТУТ АРХИТЕКТУРЫ И ИСКУССТВА

AZERBAIJAN NATIONAL ACADEMY OF SCIENCES
INSTITUTE OF ARCHITECTURE AND ART

İncəsənət və mədəniyyət problemləri 
Beynəlxalq Elmi Jurnal Vol. 17 № 3

Problems of Arts and Culture
International scientific journal

Проблемы искусства и культуры
Международный научный журнал 

ISSN 2310-5399 print

ISSN 2957-7233 online

Bakı – 2023



Baş redaktor:	 ƏRTEGİN SALAMZADƏ, AMEA-nın müxbir üzvü (Azərbaycan)
Baş redaktorun müavini: GULNARA ABDRASİLOVA, memarlıq doktoru, professor (Qazaxıstan)
Məsul katib	:		 RAMİL QULİYEV, sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru (Azərbaycan)

Redaksiya heyətinin üzvləri:
ZEMFİRA SƏFƏROVA – AMEA-nın həqiqi üzvü (Azərbaycan)
RƏNA MƏMMƏDOVA – AMEA-nın müxbir üzvü (Azərbaycan)
RƏNA ABDULLAYEVA – sənətşünaslıq doktoru, professor (Azərbaycan)
SEVİL FƏRHADOVA – sənətşünaslıq doktoru (Azərbaycan)
RAYİHƏ ƏMƏNZADƏ – memarlıq doktoru, professor (Azərbaycan)
YEVGENİY KONONENKO – sənətşünaslıq doktoru, professor (Rusiya)
KAMOLA AKİLOVA – sənətşünaslıq doktoru, professor (Özbəkistan)
AHMET AYTAÇ – fəlsəfə doktoru, dosent (Türkiyə)
VİDADİ QAFAROV – sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent (Azərbaycan)

Editor-in-chief:		 ARTEGIN SALAMZADE, corresponding member of ANAS (Azerbaijan) 
Deputy editor:		 GULNARA ABDRASSILOVA, Prof., Dr. (Kazakhstan)
Executive secretary:		 RAMIL GULIYEV Ph.D. (Azerbaijan)

Members to editorial board:
ZEMFIRA SAFAROVA – academician of ANAS (Azerbaijan) 
RANA MAMMADOVA – corresponding-member of ANAS (Azerbaijan) 
RANA ABDULLAYEVA – Prof., Dr. (Azerbaijan) 
SEVIL FARHADOVA – Prof., Dr. (Azerbaijan)
RAYIHA AMANZADE – Prof., Dr. (Azerbaijan)
EVGENII KONONENKO – Prof., Dr. (Russia)
KAMOLA AKILOVA – Prof., Dr. (Uzbekistan)
AHMET AYTACH – Ass. Prof., Ph.D. (Turkey)
VIDADI GAFAROV – Ass. Prof., Ph.D. (Azerbaijan)

Главный редактор:		 ЭРТЕГИН САЛАМЗАДЕ, член-корреспондент НАНА (Азербайджан) 
Зам. главного редактора:	 ГУЛЬНАРА АБДРАСИЛОВА, доктор архитектуры, профессор (Казахстан)
Ответственный секретарь:	 РАМИЛЬ ГУЛИЕВ, доктор философии по искусствоведению (Азербайджан)

Члены редакционной коллегии:
ЗЕМФИРА САФАРОВА – академик НАНА (Азербайджан)
РЕНА МАМЕДОВА – член-корреспондент НАНА (Азербайджан) 
РЕНА АБДУЛЛАЕВА – доктор искусствоведения, профессор (Азербайджан)
СЕВИЛЬ ФАРХАДОВА – доктор искусствоведения (Азербайджан)
РАЙХА АМЕНЗАДЕ – доктор архитектуры, профессор (Азербайджан)
ЕВГЕНИЙ КОНОНЕНКО – доктор искусствоведения, профессор (Россия)
КАМОЛА АКИЛОВА – доктор искусствоведения (Узбекистан) 
АХМЕТ АЙТАЧ – кандидат искусствоведения, доцент (Турция)
ВИДАДИ ГАФАРОВ – кандидат искусствоведения, доцент (Азербайджан)

Jurnal Azərbaycan Respublikasının Ədliyyə Nazirliyi Mətbu nəşrlərin reyestrinə daxil edilmişdir.
N 3756. 07.06.2013-cü il.

Redaksiyanın ünvanı: Bakı, AZ 1143.
H.Cavid prospekti, 115
Tel.: +99412/539 35 39
E-mail:mii_inter@yahoo.com
www.pac.az



3

UOT 78.08:801.81

Irada Kocharli
Dc. Sc. (Art Study), Professor 

Institute of Architecture and Art of ANAS
(Azerbaijan)

i.kocharli@gmail.ru

HEYDAR ALIYEV AND AZERBAIJANI
TRADITIONAL MUSIC

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416309

Abstract. The article about Heydar Aliyev begins with an introduction 
to the booklet “The Composer’s Higher Purpose and Duty”. This booklet 
is the published text of the Great Leader’s speech at the meeting with 
Azerbaijani composers on October 1,1979. This far-sighted speech, 
containing deep ideas, can be considered as a program-speech, program-
document addressed to the future about Azerbaijan, generally, the musical 
culture. The Azerbaijan music and its glorious path was examined in the 
context of historical development by the musicologist’s precision, a number 
of theoretical, scientific, ethical and aesthetic problems of our music 
were revealed, global issues such as composer and period, composer and 
nationality, traditionalism and innovation, internationalism, etc. were studied 
by precision and generalization skill here. At the same time, important tasks 
facing the art of performance, music education, and generally, Azerbaijani 
music have been determined here.

The content of this speech, which was compiled in a consistent, logical 
and systematic manner, allows to say that as if H.Aliyev had a program 
of tasks – lofty ideas, big goals to be done in all fields, including the field 
of musical culture starting from the first years of his leadership of the 
Republic, and implemented those ideas and tasks consistently throughout 
his activity, and from this point of view, H.Aliyev’s role in directing the 
contemporary stages and events of our musical history to the right path 
was very great.

Key words: Heydar Aliyev, Azerbaijani traditional music, folk music, 
Kitabi Dede Gorgud, ashug art.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

4

Introduction. Almost 45 years have passed since this speech. Despite the 
passage of time, the main provisions advanced in this speech have not lost 
their relevance today. We would like to bring some thoughts from that speech 
to your attention.

“The Azerbaijan people have a rich musical heritage, we mean folklore 
music, the music created by the people and conveyed from generation to 
generation for centuries. We are referring to professional music, which was 
created relatively recently in Azerbaijan, at the beginning of our century, 
but it has passed a long and glorious way in a short period of time and now 
stands at a very high level of modern professional art. This is the basis 
of your creative work. This is productive material that you should use 
extensively”.

These words were said for yesterday, for today, for the future, they are 
instructions and advice given to future generations. These ideas addressed 
to composers are an example for every musician and have become the 
purpose of their work. Because this direction has guaranteed the eternal life 
of Azerbaijani music.

“The mastery of the composer, his high professionalism should be such that 
he creates fundamental works in all genres, using the resources gathered on the 
basis of Azerbaijani folk music, national melodies and Azerbaijani folklore” 
– said H.Aliyev, who considered and appreciated the work of Azerbaijani
folk music as one of the richest layers of our cultural heritage, emphasized 
once again the importance of using these resources effectively and the need 
to create new works on the national background. Touching on the famous 
symphonic mughams by F.Amirov and Niyazi, H.Aliyev said: “While these 
works are based on our ancient mughams, they were professionally written, 
folk melodies were creatively used, folklore and modernity were skillfully 
synthesized. In our opinion, this is the way you should go. If the works are 
created on the basis of this background, they will have a very salient national 
form, national color, and will carry characteristic tones typical of Azerbaijani 
music” - are words of wisdom.

The interpretation of the main material. The period of Heydar Aliyev’s 
leadership has gone down in history as a stage of growth in the political, 
social and cultural life of Azerbaijan. Various music festivals, modern music, 
jazz music, classical music, folk music, etc. concert programs were given, 
numerous conferences and seminars dedicated to music problems were held, 
State orders and medals, honorary titles, and individual grants were presented 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

5

to outstanding musical figures of Azerbaijan – composers, performers, 
singers, ashugs, jubilee events, which became a historical event, were held 
during this period.

Large-scale revival, a number of important social-cultural and political 
events are taking place in all fields, including in the field of music in these 
years. A qualitatively new stage in the study, research and promotion of 
Azerbaijan’s national-cultural heritage began and the role of folklore in 
educating the young generation in the national spirit was expanded since 
the 1970s. Because the Great Leader lived with the thought “We should be 
proud of our national-moral values. Our national and moral values have 
been formed for centuries in the life, living and activities of our people. A 
nation without national and moral values cannot be a true nation”(4) and 
this thought was the basis of his national-ideological and national-moral 
building policy.

The long-awaited “Cabinet of Folk Music” was organized under the 
“Azerbaijani Folk Music” department of the Azerbaijan State Conservatory 
in 1970 and became a phenomenon in the musical world. Folkloric expeditions 
to various regions were restored, musical samples were collected, notated, 
scientific-theoretical conferences were held, and scientific research works 
were written. The work of the “History and theory of Azerbaijani folk 
music” department of Azerbaijani National Academy of Sience Institute of 
Architecture and Art should be specially mentioned during these times. It 
can be said that expeditions were organized to most regions of Azerbaijan 
and valuable information about rich musical material, performers and 
instruments were collected on the initiative of the department. As a result 
of this activity, A.Isazadeh and N.Mammadov’s 2-volume collections 
“Azerbaijani folk songs and dancing music” (1974, 1984), at the same 
time, S.Rustamov’s 2-volume collections “Azerbaijani folk songs” (1981, 
1983), B.Huseynli’s “Azerbaijani instrumental folk dance music” (1981), 
“Anthology of Azerbaijani folk music” (7 volumes) and other sheet music 
were published and opened the way to new stages of development in the 
field of ethnomusicology. Many scientific and research works were written 
about mugham and ashug art, folk song and dance, ceremonial music, etc. 
(M.S.Ismayilov, A.Eldarova, R.Zohrabov, R.Mammadova, S.Farhadova, 
T.Mammadov, etc.).

A very important event took place in the cultural and social life of 
Azerbaijan in 1997. Heydar Aliyev signed a decree on holding the 1300th 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

6

anniversary of the KDG in the same year. As it is known, Book of “Dede 
Gorgud” (“Kitabi Dede Gorgud”) epic was one of the banned topics for a 
long time. The epic was forbidden to be studied for a long time because it 
embodies the national-spiritual values, history and heroic struggle of the 
Azerbaijani people, the spirit of hero, the idea of national unity, the ancient 
Turkic artistic thinking, etc. This ban was removed thanks to Heydar 
Aliyev’s strong will and inexhaustible determination. H.Aliyev said the 
following words at the anniversary event: “We are proud that we have such 
a great historical monument as “Kitabi Dada Gorgud”. We are proud that 
we are Dede Gorgud’s children. We are proud that we live in Dede Gorgud’s 
land... We enter the new year and the new millennium under the banner 
of Gorgud, as Gorgud’s children, as people who immortalize the spirit of 
Gorgud”. This meaningful slogan-type idea means an example and a call 
to every Azerbaijani, especially to young generations who are obliged to 
protect and move forward our history, homeland, science and culture with 
great pride.

It should be mentioned that every nation boasts and feels proud of its epic 
culture. The Azerbaijani people are also rich in lots of epics, narratives, tales 
and stories. Heydar Aliyev, who appreciated this inexhaustible wealth of the 
people – epic creativity “proudly”, said the following words: “...the talent of 
the people, its creative genius was fully embodied in “KDG”, “Koroglu” and 
other epic works”.

The study of “KDG”, which is valued as “Our Mother Book” by 
scientists during these years, created an opportunity for the emergence 
and development of a new scientific direction – Gorgud studies, including 
musical Gorgud studies. Efforts were made to restore Dede Gorgud’s 
melodies and musical language with the latest scientific-theoretical 
analysis methods, information of great importance was obtained about 
the ashug culture, the gopuz instrument, which is the musical symbol 
of the culture of the Azerbaijani people, an echo of the magical “sound 
ideal” (See K.Dadashzadeh. About the historical-semantic functions of 
the saz instrument. Study problems of music culture of Turkic peoples. 
Proceedings of the 7th International scientific-practical conference. Baku-
2013) of ancient times and other musical instruments mentioned in the epic. 
As a result of this, it was possible to obtain important scientific evidence 
about the ancient musical culture, sense and way of thinking of our people. 
Important scientific-research work “Kitabi-Dede Gorgud’s musical world” 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

7

was created by Z.Safarova, F.Khaligzadeh’s “Musical Dictionary of “Kitabi-
Dade Gorgud””, K.Dadashzadeh’s “Musical Gorgud Studies: Reality and 
Perspectives”, “Historical morphology of “Bozokhu” melody” and other 
topics were researched and important scientific results were obtained. 
Musicologist S.Agayeva proved in her scientific research that the gopuz 
instrument is the prototype of Azerbaijani saz, S.Abdullayeva et al. studied 
a number of ancient musical instruments, which are mentioned in the epic, 
from the point of view of modern organology.

As a result of these events, the long-awaited film “Dede Gorgud” was 
made in those years. The music of the film was written by the famous 
composer Emin Sabitoglu. The song “Inje bellim” (“My Slender Waist”), 
which was written for that film, is loved by everyone and has spread 
widely among the people. The main reason for the popularity of the song 
is that the beautiful melody of the music is based on the archaic intonation 
and national voice-maqam features of our people and brings to mind the 
proud traces of the ancient Oghuz Turks and the mysterious sounds of 
ancient times that “tell about unseen”. As if descending quarter limited 
(Phrygian voicing – a turned down upper leading tone of the keynote) 
“musical steps” (“Bashim bakhti, evim takhti, sevgilim” (“My fate, my 
home, my lover”) – Anar) seem to root everyone in their wings to the 
sound scape of ancient times.

Heydar Aliyev had immeasurable services in the preservation, 
development and promotion of Ashug art. Heydar Aliyev signed a decree on 
holding the 150th anniversary of Ashug Alasgar in 1972. The anniversary 
was held at a very high level and with great solemnity and became a 
national holiday – a great social and cultural event in our republic. It 
should be mentioned that the importance of the decree did not end only 
with the celebration of the anniversary. The decree on Ashug Alasgar’s 
jubilee was also a strong impetus to the work of collecting, publishing and 
studying the cultural heritage of the historical lands of Azerbaijan, such 
as Iravan, Iravan chukhuru, Goycha district, Zangezur, etc. and created 
an opportunity to study the works of representatives of the Goyche ashug 
environment – master ashugs – Misgin Abdal, Ag Ashug, Novras Iman, 
Ashug Mammadhuseyn and others [2, 4, 5]. It should also be mentioned 
that H. Aliyev signed a decree on holding the 175th anniversary of Ashug 
Alasgar 1997. These decrees were a sign of the value that the Great Leader 
gave to the art of Ashug, first of all, to the work of the powerful master 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

8

of words, Ashug Alasgar. Decrees were signed and implemented on the 
180th anniversary of Ashug Ali in 1981 and the 110th anniversary of Ashug 
Shamshir in 2003.

In general, saz schools, ashug ensembles, ashug museums, and numerous 
television programs (Elin sazi – elin sozu (Folk’s saz – Folk’s word), 
Ozan, etc.) dedicated to ashug art, including epic evenings, “Gurbani saz 
holiday” (Jabrayil, 1978), “Bayati holiday” (Lachin, 1979), “Korogluya 
gayidag” (“Return to Koroglu”) ashug nights (Palace of the Republic, 
1982) were organized in various villages and towns of Azerbaijan during 
the 1970s and 1980s. These abovementioned events played an important 
role in the development of ashug art and paved the way for its worldwide 
recognition.

Folklore holidays, events dedicated to folk music, “Irs” (“Heritage”) 
folklore ensemble, “Cheshme” (“Spring”) Folklore Theater (Ganja), etc. 
were created during those years. Heydar Aliyev signed and implemented the 
decrees “On the 30th anniversary of the State Dance Ensemble” (2001), “On 
perpetuating the memory of Jabbar Garyagdi” (2001), “On holding the 100th 
anniversary of Khan Shushinsky” (2001). H. Aliyev said: “The purpose of 
holding these jubilees is not to commemorate those persons, but to demonstrate 
the richness of the people’s science, culture, and spirituality and to create 
an opportunity for the present and future generations to use them more 
usefully”. Indeed, the anniversaries of the great personalities of Azerbaijan 
have been turned into national events, a large number of conferences and 
lectures, commemorative nights, concert programs and many other events 
are held in the villages and regions of our republic, in various organizations 
and institutions of cities. And this turns into events that serve to study and 
introduce the work of a person whose anniversary is being celebrated, and so 
to the development of our culture.

The holding of Novruz holiday at the state level and becoming a National 
Holiday with State status (1991) is also associated with the name of Heydar 
Aliyev. Heydar Aliyev expressed a very deep and meaningful opinion about 
this: “Novruz is the holiday of every Azerbaijani’s heart”. Indeed, even 
when it was banned, this holiday was a very dear holiday in every home, in 
every “heart”, albeit secretly. Lovely melodies of the people were always 
played on Novruz holidays, as well as on numerous abovementioned folklore 
events. The colorful types and shades of the traditional Azerbaijani musical 
culture with all their beauty brought unforgettable moments to our people: 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

9

pleasant-sounding, happy-sounding folk songs were sung, cheerful dances, 
“Yalli”, mugham samples, ashug melodies, our national musical instruments 
were played, and musical folk performances were played. These events 
renewed the national memory of our people, fed their souls and played an 
important role in the education of the next generation. These events are still 
being continued. As a result of all this, today besides a number of examples 
of folk creativity, “Novruz holiday” (2009), “Kitabi-Dede Gorgud” epic, as 
well as “Azerbaijani mugham art”, “Ashug art” (2009), “Azerbaijani tar-
Tar performance” have been included in the list of intangible heritage of 
UNESCO. 

It is impossible not to emphasize Heydar Aliyev’s brilliant speeches at the 
anniversary events. Almost, Heydar Aliyev, who refused the written text and 
preferred the oral speech, demonstrated comprehensive knowledge, erudition, 
flexible thinking style and phenomenal memory. He said precise, “falling into 
place”, intelligent, scientifically based, amazing ideas at the right moment, 
remembered historical events of the past and present with extraordinary 
accuracy, and could convey even the most complex ideas in a simple and 
clear language during his speech. “Heydar Aliyev likes to talk thoughtfully 
on specific issues, draw conclusions and make wise generalizations. It is rare 
to find a speaker who manages the endless improvisation of oral speech as 
logically as he does” [4, s. 225].

One more important fact should be mentioned. So, the “Law of the 
Republic of Azerbaijan on legal protection of folklore samples of Azerbaijan” 
was signed by H.Aliyev and approved by the Milli Majlis of the Republic 
of Azerbaijan in 2003 (25 may). The principles of collection of intangible 
cultural heritage, legal protection and use of folklore samples were regulated 
within the framework of this law, and the main directions of state policy in 
this field were determined. It is interesting that the UN General Conference 
on Education, Science and Culture adopted the “Convention on the Protection 
of Intangible Cultural Heritage” on October 17, 2003. Hence it follows that 
the decree of the President of Azerbaijan preceded the decisions of the UN in 
such an important and fateful matter.

As a result of the attention paid to Azerbaijan’s national and moral values 
and folklore creativity, the “Folklore Institute”, which is of great importance 
in the scientific and social life of our country and has been operating 
independently since 2003, the “Musical Folklore” department, the Folklore 
Archive and the Recording Studio within the Institute were created, and 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

10

“Irs” (“Heritage”) folklore ensemble began to work at this Institute (It should 
also be mentioned that the newly created independent “Folklore Institute” 
was established in 1994 on the basis of the Scientific and Cultural Center 
“Folklore Palace” under the Nizami Institute of ANAS, which was established 
on Heydar Aliyev’s initiative and foresight).

Heydar Aliyev had a special sympathy for the art of music: “Each 
work of art has a positive effect on people – it has a great impact on the 
formation of their character, development and increase of their cultural 
level. But the effect of music is higher than all other works of art” [7, 
s. 38]. These words, as well as the thoughts about the art of music and
individual works, reminiscent of the position of a real musicologist show 
a wise person who had a sensitive musical sense, a refined taste, the ability 
to perceive music on an intellectual level, experienced the highest feelings 
under the influence of the pieces of music, and was enriched by these 
feelings.

All this was due to the fact that Heydar Aliev was a person who was born, 
grew up in the national spirit among the people and carried the national-
spiritual values and way of thinking of the people. We often listen to Heydar 
Aliyev’s speeches and audio recordings recent times – in connection with 
his 100th anniversary. The folk song “Kuchelere su sepmishem” (“I have 
sprinkled water onto the streets”) sung by the Great Leader is among them. 
This song is one of the most inspiring and beautiful examples created by 
Azerbaijani people. Heydar Aliyev sang this song in his own way: with 
self-confidence, with a proud bearing, with a characteristic interpretation, 
at the same time, with great love, with a “hardly felt” inner fragility and 
with a deep mind – with a sense of understanding. We hear the sounds of 
the song “Alagoz” (“Grey-eyed woman”) (J.Jahangirov) sung by him in 
another recording. The Great Leader’s favorite musical examples included 
“Sensiz” (“Without you”), “Sevgili canan” (“My beloved”) (U.Hajibeyli), 
“Sene de galmaz” (“One day you will not have this beauty”) (S.Rustamov), 
“Uzuyumun gashi” (“Stone of my ring”) (V.Adigozalov). Each of them 
is one of the masterpieces born from national musical rhythms and 
intonations, which have already gained the status of folk songs and are 
loved by everyone. The performance and love of these styled songs and 
vocal samples by H.Aliyev is another clear example of the Great Leader’s 
high musical taste, deep and sensitive feelings and the value he gave to the 
art samples created by the nation.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

11

Conclusion. We tried to cover a small part of H.Aliyev’s services to 
the development and promotion of musical culture, especially Traditional 
Azerbaijani music within the framework of one speech. I would like to end 
my speech with another profound thought of the Great Leader: “Nation should 
always remember their roots”. Indeed, according to this idea, it is possible to 
achieve national progress and abovementioned thoughts prove that Heydar 
Aliyev’s biography is an example, a sample on the way to the development 
of the people.

REFERENCES:

1. Abdullayev A. Heydər Əliyev və Azərbaycan musiqi mədəniyyəti. //
Musiqi dünyası, № 1-2(35), Bakı, 2008.

2. Dadaşzadə K. Saz alətinin tarixi-semantik funksiyalarına dair. // Türksoylu
xalqların musiqi mədəiyyətinin tədqiqi problemləri. VII Beynəlxalq elmi-
praktiki konfransın materialları. – Bakı, 2013.

3. Heydər Əliyev-95. “Heydər Əliyev və folklor” mövzusunda elmi konfrans.
M.İmanovun çıxışı. – Bakı, 1918.

4. Köçərli İ. Heydər Əliyev və xalq musiqisi. H.Əliyevin 80 illiyi münasibəti
ilə ADMİU Elmi konfransda çıxış. – Bakı, 2003.

5. Paşazadə T.A. Heydər Əliyev və Azərbaycan xalq yaradıcılığı. – Bakı,
2018. 

6. Qasımlı M. Heydər Əliyev və Azərbaycanın milli-mənəvi intibahı. //
Ozan. Elm və sənət toplusu. VI buraxılış. – Bakı, 2022. – s.3-14.

7. Talıbzadə Ü. Heydər Əliyev və musiqi. // Heydər Əliyev və Azərbaycan
incəsənəti. – Bakı, 2000.

8. Xudiyev N. Heydər Əliyev və Azərbaycan dili. – Bakı, 1997.

İradə Köçərli (Azərbaycan)
HEYDƏR ƏLİYEV VƏ AZƏRBAYCAN ƏNƏNƏVİ MUSİQİSİ
Məqalə Heydər Əlyevin 100 illik yubileyi münasibətilə yazılmışdır. Bura-

da H.Əliyevin 1979-cu ildəki çıxışının mətni olan “Bəstəkarın yüksək amalı 
və vəzifəsi” adlı kitabçanın məzmunu haqqında məlumat verilir. Daha sonra 
H.Əliyevin respublikaya rəhbərlik etdiyi dövrdə incəsənət sahəsinə, xüsusilə 
də, aşıq sənəti, musiqi folkloru, xalq bayramları, ümumiyyətlə, Azərbaycan 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

12

ənənəvi musiqisi ilə bağlı böyük xidmətləri açıb göstərilir. Görkəmli musiqi 
xadimlərinə keçirilən yubileylər, müxtəlif tədbirlər və onların xalqın mədəni-
ictimai həyatında rolu və tarixi əhəmiyyəti barəsində söz açılır. Eyni zaman-
da, “Folklorun hüquqi qorunması” haqqında Dövlət qanununun H.Əliyev 
tərəfindən sərəncam olaraq imzalanmasının musiqi sənətinin inkişafına 
göstərdiyi təsir vurğulanır.

Açar sözlər: Heydər Əliyev, Azərbaycan ənənəvi musiqisi, xalq musiqisi, 
Kitabi Dədə Qorqud, aşıq sənəti.

Ирада Кочарли (Азербайджан)
ГЕЙДАР АЛИЕВ И ТРАДИЦИОННАЯ МУЗЫКА
АЗЕРБАЙДЖАНА
Статья написана в ознаменование 100-летнего юбилея Гейдара 

Алиева. Здесь приводятся сведения о содержании брошюры «Высокий 
долг и задача композитора», в основу которой вошел текст выступле-
ния Гейдара Алиева в 1979 году. В дальнейшем изложении освещаются 
большие заслуги Гейдара Алиева в области развития искусства и, в 
особенности, ашыгского искусства, музыкального фольклора, в целом 
традиционной музыки Азербайджана в период его руководства респу-
бликой. Рассказывается о проведении юбилеев выдающихся деятелей 
музыки, различных мероприятиях, об их роли в культурной и обще-
ственной жизни народа и их историческом значении. Вместе с тем, ак-
центируется то влияние, которое было оказано на развитие музыкаль-
ного искусства подписанным Г.Алиевым распоряжением о Законе АР 
«Правовая защита фольклора».

Ключевые слова: Гейдар Алиев, традиционная музыка Азербайджа-
на, народная музыка, книга Деде Коркута, ашыгское искусство.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

13

UOT 745/749

Aida Sadigova 
PhD (Art Study), Associate Professor

Institute of Architecture and Art of ANAS 
(Azerbaijan)

asadihbeyli@mail.ru

THE IMAGE OF HEYDAR ALIYEV
IN AZERBAIJANI CARPET ART

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416339

Abstract. Heydar Aliyev, the National leader of the Azerbaijani 
people, left an indelible mark on the history of his people, did a lot 
for the development of national culture and art. Carpet art also gained 
its successful development during his reign. Many carpet artists were 
personally acquainted with the National leader. Carpet art is a specific 
type of decorative art with its own strict canons and requirements for 
artistic skill and aesthetics, which are based on ornamentality, graphics. 
But love and respect for Heydar Aliyev’s personality inspired many artists 
to create carpet works depicting the National leader, which became part of 
the treasury of Azerbaijani art.

Key words: carpet, ornament, color, composition, Heydar Aliyev

Introduction. Today, no one can deny that the 1970–1990s, the years 
of Heydar Aliyev’s active political life were a period of renaissance of 
Azerbaijani art for the culture of Azerbaijan, for all types of art [1, p. 
9].Culture and art turned into priority areas of state policy during the 
periods of H. Aliyev’s political leadership. In its turn, this served to gain 
a worthy place in the modern world cultural space for the Azerbaijani art, 
to study and approve it by the peoples of the world, to expand the cultural 
ties of the Azerbaijani people with the peoples of the world. The main 
goals of Heydar Aliyev’s cultural mission were the study, preservation, 
development of national and cultural values, ancient and modern art 
of Azerbaijan, turning them into the cultural wealth of the world. The 
intensive and dynamic development of national culture and art in the 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

14

recent history of Azerbaijan is the cause and result of the cultural mission 
implemented by Heydar Aliyev [2].

The interpretation of the main material. Carpet weaving assumed 
the character of a professional art, and specialized carpet artists entered the 
artistic arena back in the middle of the 20th century. A department of carpet 
weaving was opened at the faculty of Arts of the Azerbaijan State Institute of 
Arts in the mid-60s.

The Azerbaijan State Museum of Carpet and Folk Applied Art was created 
in Baku in 1967. It was opened in 1972 and it was a great event in the cultural 
life of the republic. The museum’s fund had accumulated about 10 thousand 
works of decorative and applied art by the end of the 90s of the 20th century: 
pile and lint-free carpets woven by folk craftsmen; ceramics, jewelry, art 
needlework, wood and glass products, etc. A large number of carpet works 
by professional artists are exhibited in the museum’s expositions or are in its 
fund.

A branch of the Museum of Carpet and Folk Applied Arts was created in 
Ganja in 1985, a branch of the museum was opened in Guba in 1983 and in 
Shusha in 1985.

The study of the development of carpet art was reflected in the scientific 
works of many scientists of the republic in the 60-90s. The works of leading 
art historians were published, which described the history of the development 
of carpet weaving, technological and artistic features of ornamental and 
narrative carpets, as well as lint-free carpet products in Azerbaijan.

Significant dates in the cultural life of the republic were the holding 
of the International Symposium on the Art of Oriental Carpets in Baku 
in September 1983 and the II International Symposium on the Art of 
Azerbaijani Carpets in May 1988. Many scientists from the Soviet 
republics, as well as foreign countries, such as Austria, Great Britain, 
Hungary, Italy, the USA, Turkey, Germany, France and Switzerland took 
part in the work of these symposiums. A large number of reports were 
given on various problems of carpet art in the course of the symposium. 
All the abovementioned successes and achievements in the development 
of carpet art are directly or indirectly related to Heydar Aliyev’s cultural 
policy. An important point of this policy was also his special attention to 
the figures of culture and art and the promotion of Azerbaijani culture. And 
it is not surprising that creative people wanted and still want to capture the 
image of a Leader in their works.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

15

The image of H.Aliyev is reflected in paintings, monuments, as well as 
on carpets.

Many carpet artists turned to the portrait solution of the image of Heydar 
Aliyev. I would like to dwell on some of them, full of sincere feelings of 
respect and love for this extraordinary personality. And such works occupy 
naturally a worthy place in the artistic legacy.

Kamil Aliyev, People’s Artist of Azerbaijan, who devoted his life to 
studying the art of carpet and left an unforgettable mark on Azerbaijani art 
with his work, created a lot of different ornamental and narrative carpet 
compositions. His works are distinguished by pronounced stylistic features, 
which are peculiar to his work.

His portrait carpets dedicated to many famous personalities of different 
eras, including two portrait works dedicated to Heydar Aliyev are unique and 
original. These works were created under the influence of deep respect and 
love for H. Aliyev’s personality. The artist was personally acquainted with 
the people’s Leader. After some meetings back in the late 60s, the artist had 
the idea of creating a portrait of H.Aliyev on the carpet. He worked on the 
sketch of the carpet for a long time and in detail. The work was completed 
on a portrait carpet only in 1981, after a long creative search, where there is a 
chest image in a general’s uniform with an accurate, realistic rendering of his 
facial features in an oval medallion in the central field of the carpet. The artist 
managed to convey the wholeness of the character and create a psychological 
portrait of the Leader. The central field of the carpet is welted by a densely 
ornamented border part, in which patterns and color combinations have found 
complete harmony.

His other work, dedicated to Heydar Aliyev, is solved in a peculiar way, 
where the portrayed figure was depicted as an ordinary person with his arms 
crossed on his chest. Natural external attractiveness, which is combined with a 
masculine characteristic, appears clearly in a woven image that distinguished 
by realism and truth. Kamil Aliyev synthesized the pictorial and ornamental 
part of the carpet skillfully in all his portrait carpets, which created ultimately 
the integrity of the work. 

Eldar Mikayilzadeh is one of the most prolific carpet artists who created 
dozens of highly professional ornamental and narrative carpet works, and 
also created portrait carpets with the image of Heydar Aliyev. The image of 
the portrayed figure is revealed from different aspects in two monumental 
works. The National leader was depicted in the foreground with a raised hand 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

16

and a smile in the first carpet. The bright, positive, noble and confidently 
looking forward image of the Leader is revealed against the background of 
individual compositions in which images of historical monuments (Maiden 
Tower, Khudaferin Bridge, Shirvanshahs’ Palace and many others) of 
Azerbaijan were given. Sculptural monuments and buildings, which were 
built in the Soviet period, were depicted in rectangular medallions in the 
border part.

His second work reveals Heydar Aliyev as a formed politician sitting in an 
armchair against the background of flourishing Azerbaijan. A very beautifully 
designed border part with a chain of large ornamental motifs and a subtle 
understanding of color borders an almost pictorial part that looks like a 
painting. But unlike painting on a carpet, achieving the technical capabilities 
of painting requires tremendous efforts.

The next artist – Tahir Majidov also turned to the image of H.Aliyev in his 
work and created a monumental work called “Return” (2002). The carpet is 
distinguished by its large size and complexity of composition and was woven 
in the production association “Azerkhalcha”. The image of the Leader, which 
was completed expressively and realistically, is depicted in the central field 
with a raised hand walking with wide steps on a carpet with a composition 
of the Guba-Shirvan School of Carpet Weaving “Pirebedil”. The special 
liveliness of the carpet material was given by facial features that revealed 
the rich inner world and real character, a dark blue suit and a red tie vividly. 
The main color solutions in the graphic part are repeated in the ornamental 
patterns of the bordered part of the carpet, making up a single composition. 
The artist collected material for this carpet for 9 years and wove it for 1.5 
years.

Narrative carpets continued to develop during the Soviet period (1920–
1990). A new genre was being formed in the development of portrait carpet 
art at this time. Although portraits were woven on carpet even in previous 
centuries, they were part of a certain narrative, which was conveyed through 
a flat, conditional interpretation of the image. The portrait on the carpet was 
identified with portraits on paintings in the Soviet period.

Conclusion. I would like to note that a new genre in the development of 
portrait carpet art was being formed back in the 50-60s of the 20th century. 
Although portraits of historical figures were woven on carpet even in previous 
centuries, they were part of a certain narrative, which was conveyed through 
a flat, conditional interpretation of the image. The portrait on the carpet was 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

17

identified with portraits on paintings in the Soviet period. It is very difficult 
to create a realistic image of a person on a carpet from a technical point of 
view, since the texture of the carpet does not allow to convey the volume 
of chiaroscuro, perspective – all the nuances with which easel art forms 
achieve realism on their planes. The artists achieved pictorial accuracy in 
revealing the pictorial and psychological portrait of the National leader in the 
abovementioned carpets, which emphasizes their responsibility and sincerity 
in creating carpet works.

Heydar Aliyev’s personality, one of the strongest politicians of our age, 
who devoted himself to serving the people, will always be a topical theme for 
artists of any generation.

REFERENCES:
1. Salamzadə Ə. Ə. Heydər Əliyev və Azərbaycan incəsənəti// Ümummilli

lider Heydər Əliyevin anadan olmasının 93 illiyinə həsr olunan Respublika
elmi konfransının materialları. – Bakı, 2016. – s.9-16.

2. cyberleninka.ru/. . . /kulturnaya-missiya-natsionalnogo-lidera-
azerbaydzhana-geydara-alieva

Aidə Sadıqova (Azərbaycan)
AZƏRBAYCAN XALÇA SƏNƏTİNDƏ
HEYDƏR ƏLİYEV OBRAZI
Azərbaycan xalqının ümummilli lideri Heydər Əliyev öz xalqının 

tarixində silinməz iz qoymuş, milli mədəniyyətin və incəsənətin inkişafı 
üçün çox böyük işlər görmüşdür.Onun rəhbərlik etdiyi dövrdə xalça sənəti 
də uğurla inkişaf etmişdir.Bir çox xalça sənətkarları ümummilli liderlə 
şəxsən tanış olublar.Xalça sənəti ornamentallığa, qrafik dizayna, müstəvi 
üzərində həllə əsaslanan, bədii və estetik görünüşünə görə ciddi qanun və 
tələbləri olan dekorativ sənətin özünəməxsus növüdür. Lakin Heydər Əliyev 
şəxsiyyətinə məhəbbət və ehtiram bir çox rəssamları Azərbaycan incəsənəti 
xəzinəsinə daxil olan ümummilli liderin təsviri olan xalça əsərləri yaratma-
ğa sövq etdi.

Açar sözlər: xalça, ornament, kolorit, kompozisiya, Heydər Əliyev.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

18

Аида Садыгова (Азербайджан) 
ОБРАЗ ГЕЙДАРА АЛИЕВА В АЗЕРБАЙДЖАНСКОМ
КОВРОВОМ ИСКУССТВЕ
Гейдар Алиев, национальный лидер азербайджанского народа, 

оставил неизгладимый след в истории своего народа, сделал очень 
многое для развития национальной культуры и искусства. В период 
его правления своего успешного развития получило и ковровое искус-
ство. Многие художники по ковру были лично знакомы с националь-
ным лидером. Ковровое искусство является специфическим видом де-
коративного искусства со своими строгими канонами и требованиями 
к художественности и эстетичности, базирующемся на орнаменталь-
ности, графичности. Но любовь, уважение к личности Г.Алиева под-
вигли многих художников к созданию ковровых работ с изображением 
национального лидера, вошедших в сокровищницу азербайджанского 
искусства.

Ключевые слова: ковер, орнамент, колорит, композиция, Гейдар 
Алиев.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

19

UOT 7:002.6

Ahmet AYTAÇ 
Dr. Öğr. Üyesi 

Aydın Adnan Menderes Üniversitesi
(Türkiyə)

cicisumak@gmail.com

GÖRDES DOKUMACILIĞI İLE ALAKALI
CUMHURBAŞKANLIĞI OSMANLI ARŞİVİ’NDE

YER ALAN BAZI BELGELER

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416343

Özet. Milletlerin kültürel mirasları önemlidir. Cumhurbaşkanlığı Osmanlı 
Arşivi ise Türklerin arşivcilik anlayışına verdikleri önemi gösteren önemli bir 
kurumdur. 

Türkistan coğrafyasından itibaren maddi kültür ürünü olan halıcılık 
yüzyıllardır Türklerde var olmuştur. Anadolu’da pek çok bölge ünlü birer 
dokuma merkeziydi. Manisa İline bağlı Gördes’te bunlardan birisidir.

Günümüzde üretimin her geçen gün azaldığı el dokuması halı sektörü 
açısından geçmişte önemli bir dokuma merkezi olan Gördes halılarıyla alakalı 
olarak Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivleri’nde çok sayıda belge vardır. 
Bildiride bu belgelerden bir kısmı incelenecektir.

Anahtar kelimeler: tekstil, dokuma, halı, Gördes, arşiv.

Giriş. Osmanlı Arşivleri içerdiği çok sayıda evrak itibarıyla dünya 
devlet arşivleri arasında oldukça önemli bir yere sahiptir. Osmanlı Arşivleri 
o dönemde hükmedilen topraklar üzerinde günümüzde kurulu olan 40’tan
fazla devleti de ilgilendirmektedir. Hazine-i evrak olarak tanımlanan arşiv 
belgeleri dönemin siyasi, askeri, ekonomik, kültürel vd hayatına pencere açan 
bir hazine durumundadır.

Her millet bir tarihi mirasın sahibidir. Bu mirasın içerisinde arşiv, 
kütüphaneler, el sanatları eserleri, eski eserler gibi maddi ve manevi kültür 
varlıkları vardır. Milletin varlığını sürdürmesinde bu kültür varlıklarının yeri 
ve önemi büyüktür [5, s. 3].



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

20

Osmanlı Devleti döneminden günümüze ulaşan ve sadece Osmanlı 
Arşivi’nde 95 milyon belge ve 400 bin civarında bulunan defter serilerinden, 
gerek belgelerin tanzim ediliş tarzı ve büyük bir hassasiyetle korunmuş 
olmalarından, gerekse bürokrasinin her kademesindeki yazışmaların mutlaka 
deftere kaydedilmesiyle ilgili emir ve nizamnâmelerden anlaşılmaktadır ki, 
Osmanlı Devleti kuruluşundan itibaren resmî belgeleri muhafazaya, bugünkü 
tabirle arşivciliğe büyük önem vermiştir [2, s. 3].

Diğer taraftan gerek enlem gerekse boylam bakımından Türkistan 
coğrafyasından Anadolu’ya hatta Balkanlara kadar adeta Türk’e has sanat 
kollarından birisi olan tekstil yani dokumacılık ve dolayısıyla halıcılık gerek 
maddi kültürü ürünü olması gerekse diğer sebeplerle önemli bir sektördür. 

Klasik dönem halıcılığının sonrasında Anadolu’da yöresel özellikleri 
ile üretimin hız kazandığı bölgelerden birisi de Türk düğümüne adını veren 
Gördes’tir. Manisa ve çevresi, Hititler, Frigyalılar, Lidyalılar, Persler, 
Makedonyalılar, Bergamalılar, Romalılar ve Bizanslılar tarafından tarihi 
devirler içerisinde yönetilmiştir. 

Tarih boyunca, farklı devletlerin hâkimiyetleri döneminde Gördes adının 
değişerek “Gördes” sekline doğru evrildiğini görmekteyiz. Gördes’in bilinen 
en eski adı, “Gordium” (daha açık şekliyle, Gordium Yoliyo Polis)’dur. Lid-
yalıların kazaya verdiği isim ise, “Julia Gordos” olarak kayıtlara geçmiştir. 
Bergama Krallığı döneminde de ayni isim kullanılmıştır. Romalılar kaza için 
“Julia Gordos” veya “Gordos” adınıkullanmışlardır. Bizans İmparatorluğu 
döneminde “Guardez” adıylaanılan kaza, Saruhan Beyliği döneminde “Ko-
ritoz” adınıalmıştır. 18. ve 19. yüzyıllardakazanın “Gördus” veya “Gördüz” 
adlarıylaanıldığını görmekteyiz [11, s.22].

Kendine özgü renk, motif ve desen özellikleriyle Türk halı sanatında farklı 
bir yeri olan Gördes halıları ise 17. yüzyıldan itibaren yaygınlaşmaya başlamış 
ve Gördes, ilerleyen zamanlarda Anadolu’nun önemli halı merkezlerinden 
birisi haline gelmiştir [3, s. 137]. Osmanlı Saray halılarının klasik üslubunu 
kendi geleneksel değerleri ile harmanlayan Gördes, Türk halı sanatında 
17. yüzyıldan itibaren karakteristik yapısını oluşturmuş ve bu özelliğini 
yüzyıllarca sürdürmüştür [9, s. 53].

Gördes halıları doğal boyalarla renklendirilmiş tamamen yün malzemeden 
dokunurdu. Sinekli, Göbekli, Kandilli, Marpuçlu, Elmalı, Mecidi, Manzaralı 
gibi desen şemaları ünlüdür.

Ancak, 19. yüzyıl ortalarına doğru Gördes halıcılığı eski değerini 
kaybetmeye başladığında, Gördes halıcılığını geliştirmek ve üretime rağbeti 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

21

arttırmak için devlet tarafından birtakım kararlar alınmıştır. Devlet, Gördes’te 
dokunan halıları istenen kaliteye yükseltmek ve herkesin kullanmasını 
sağlamak amacıyla tüccarlara sermaye vermiştir. Burada önemli olan husus 
bahsi geçen sermayenin sadece yeni tarz halı üretimi yapmayı taahhüt 
eden tüccarlara verilmesidir. Halı üretecek kişilere dokunacak halı ile ilgili 
bilgi verilmiş, üreticiler halıları talep edildiği şekilde imal etmişler, halı 
numuneleri İstanbul’da padişaha sunulmuş ve padişah bu örneklere göre 
imalat yapılmasını istemiştir. Yeni tarz halı üretimine teşviki arttırmak için bu 
tarzda üretim yapan üreticiler taltif edilmiş, eski tarz dokumalar için gümrük 
vergisi alınmaya devam ederken yeni tarz dokumalara gümrük muafiyeti 
getirilmiştir. Bu bağlamda yabancı devletlerden gelen halılara benzer hatta 
daha üstün kalitede ve gümrük vergisi muafiyeti ile daha ucuz olacağı için 
daha çok rağbet edileceği düşünülen yeni tarzda halılar da imal edilmiştir [8, 
s. 50-55].

Gördes halıları renk, desen ve motif bakımından oldukça zengin çeşitlere 
sahiptir. Fakat son zamanlarda geleneksel dokumacılığımızın yaşadığı 
değişim yöre halılarında da görülmektedir. Daha çok ticari kaygıların 
sonucunda yaşanan bu değişim renk, motif ve desen özeliklerinde kendisini 
belli etmektedir [7, s. 167].

Gördes halıları genellikle seccade tipindedir. Seccade halılarda dıştan 
içeriye doğru dar ve geniş bordürlerden sonra ortada mihrap zemini 
yer almaktadır. Mihrap zemini lacivert, mavi, kırmızı veya yeşil renkte 
dokunmaktadır. Zeminde mihrap kemeri merdiven halinde daralarak tepede 
sivri bir biçimde birleşmektedir. Mihrap kemerinin üstünde “ayetlik”, altında 
ise “tabanlık” bölümü yer almaktadır. Bu bölümün içerisi “ejder” ya da 
“yılan” olarak adlandırılan motif ile doldurulmaktadır. Gördes seccadelerinin 
çoğuna mihrap zemininde her iki yanda yer alan ve “sütunce” adı verilen 
sütun motifleri ile mihrap kemerinden aşağıya doğru sarkan kandil motifi 
dokunmaktadır. Gördes seccadeleri arasında mihrabın çift yönlü olduğu 
örnekler de bulunmaktadır [4, s. 75]. 

Osmanlı Devleti’nin 19. yüzyılda genel durumu göz önüne alındığında 
ekonomik ve sanayi alanında birçok problemle karşı karşıya kaldığı bir 
gerçektir. Özellikle sanayisinin makineleşme ile rekabet edemeyecek seviyede 
oluşu bu problemi iyice ağırlaştırmıştır. Anadolu’da geleneksel metotlarla 
üretilen mallar hem çok maliyetli hem de Avrupa ile rekabet edemeyecek 
derecede kaliteden uzaktı. Osmanlı sanayisi kendini yenilemek zorunda 
olduğu halde birçok nedenle bir türlü bunu başaramıyordu. Bunda, sürüp 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

22

giden savaşlar ve ayaklanmaların payı da olmalıdır. Üretilen sınırlı sayıdaki 
malların arasında en önemlisi halı idi. Halı ağırlıklı olarak Uşak, Gördes ve 
Kula’da dokunmaktaydı [10, s. 136-143]. 

Osmanlı Devleti’nde klasik dönem itibarıyla oldukça önemli bir halı 
üretim merkezi olan Gördes halıcılığı ile alakalı Cumhurbaşkanlığı Osmanlı 
Arşivleri’nde önemli kayıtlar vardır. 

OSMANLI ARŞİVLERİ’NDE BULUNAN
BAZI KAYITLAR

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivleri günümüzde devlet ve milletin geçmişiyle 
alakalı belgeleri dünya standartlarında koruma ve muhafaza etme anlayışı ile 
İstanbul Kağıthane’de modern bir binada hizmet vermektedir.

Gördes bölgesinde devlet eliyle halıcılığın teşvik edildiğine dair 
aşağıdakilerin dışında daha birçok kayıt bulunmaktadır. “Devletin Uşak ve 
Gördes yöresinde halı dokumacılarına sipariş verip üretim aşamalarını da 
denetleyerek, en güzel ve gösterişli halı üretimini sağladığı başka evraklarla 
da ispat olmaktadır”[1, s. 35].	

Arşivde yer alan konu ile alakalı kimi belgeler aşağıdaki gibidir.

Fotoğraf: 1. Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi, Kağıthane İstanbul.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

23

Fotoğraf: 2. 32 Dosya, 87 gömlek numaralı belge.

Fotoğraf: 3. 90 Dosya, 45 gömlek numaralı belge.

Birinci belge:

Sadaret Mektubî Kalemi Mühimme evrakı, 32 dosya, 87 gömlek numaralı 
26.07.1267 tarihli belgede “Uşak ve Gördes kaliçelerinden alınan gümrüğün 
azaltılması”ndan bahsedilmektedir.

İkinci belge:



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

24

Fotoğraf: 4. 581 Dosya, 40424 gömlek numaralı belge.

Sadaret Mektubî Kalemi Meclis-i Vâlâ Riyaseti evrakı, 90 dosya, 45 
gömlek numaralı, 14.01.1273 tarihli belgede “Gördos’ta imal edilen Medine-i 
Münevvere’ye ait kaliçelerin imali ikmal edilmiş olup develere tahmilen 
Mihaliç İskelesi’ne sevkolunmağa başlandığına ve Saruhan Mütesellimi 
Eyüb Ağa’dan gelen kağıdın huzura takdim edildiğine dair” denilmektedir.

Üçüncü belge:

İradeler Dahiliye evrakı, 581 dosya, 40424 gömlek numaralı, 27.05.1285 
tarihli belgede “Çırağan Sahilsarayı için lüzumlu olan kaliçe ve diğer eşyaların 
Gördos’ta imal edilmesi”nden bahsedilmektedir.

Dördüncü belge:

Fotoğraf: 5. 429 Dosya, 21708 gömlek numaralı belge.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

25

Cevdet Evkaf evrakı, 429 dosya, 21708 gömlek numaralı, 05.07.1230 
tarihli belgede “Ravza-i Mutahhara için Gördos Kazası’nda tevcihi yapılacak 
kaliçelerin yaptırılmasına mubaşır tayin olunan Çukadar Abdi’ye harcırah 
verilmesi”nden bahsedilmektedir.

Beşinci belge:

Fotoğraf: 6. 10 Dosya, 492 gömlek numaralı belge.

Cevdet İktisat evrakı, 10 dosya, 492 gömlek numaralı, 27.08.1230 tarihli 
belgede “Medine’deki Ravza-i Mutahharra’ya döşenmek üzere Gördos’e 
kaliçe siparişi”nden bahsedilmektedir.

Altıncı belge:

Fotoğraf: 7. 200 Dosya, 11 gömlek numaralı belge.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

26

Fotoğraf: 8. 79 Dosya, 2282 gömlek numaralı belge.

Sadaret Mektubî Kalemi evrakı, 200 dosya, 11 gömlek numaralı, 29.06.1265 
tarihli belgede “ Uşak ve Gördos kazalarında kilim ve kaliçe imalatının 
çoğaltılması için esnafa verilen sermayenin ödeme süresinin uzatılması 
hususunda Maliye Nazırı Hüsnü’nün tezkiresi”nden bahsedilmektedir.

Yedinci belge:

İradeler Mesâil-i Mühimme evrakı 79 dosya, 2282 gömlek numaralı, 
15.02.1263 tarihli belgede “Uşak ve Gördos kazalarında nesc ve imal 
olunmakta olan kaliçe ve kilimlerin bir sene müddetle gümrük iltiması ve 
imalinde müstahdem olan iki nefer kimseler ile Kapıcıbaşı Ali Ağa’ya nişan 
itası ve imal eyledikleri kaliçelerden ahz olunan gümrüğün hafiflettirilmesi 
ve sermaye olmak üzere bunlara verilen akçadan güzeştenin afvı ve saireyi 
şamil Meclis-i Vala’dan yazılan mazbatanın arzına dair tezkire-i samiye” 
denilmektedir.

Sonuç itibarıyla tekstil sanatlarında tarih boyunca dünya medeniyetine 
önemli katkılar yapmış olan Türkler Anadolu’da da kumaş, kilim ve halı gibi 
dokumalar konusunda üretimlerini sürdürmüşlerdir.

Diğer taraftan arşivler devletlerin tarihi bakımından önemli evrakları 
barındırmaları hasebiyle geçmişe dair birçok konunun aydınlatılmasında 
görev üstlenirler. Osmanlı Devleti ise arşiv konusunda oldukça hassas 
davranmıştır.

Osmanlı Arşiv kayıtlarında Manisa Gördes halıcılığı ile alakalı çok 
sayıda evrak tespit edilmiş olup yedi adeti makaleye konu olarak seçilmiştir. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

27

İncelenen belgelerden anlaşıldığı kadarı ile Gördes halıcılarından alınan 
vergiler zaman zaman devlet eliyle hafifletilmiş hatta kimi zaman eski 
vergiler affedilmiştir. Yine belgelerden halıcı esnafına devletin verdiği 
sermayenin (kredinin) geri ödemesinin süresinin uzatıldığı hatta borçların 
affedildiği anlaşılmaktadır. Çırağan Sarayı gibi mekanlar için Gördes’ten 
halı sipariş edildiği, Medine-i Münevvere topraklarındaki kutsal mekanların 
tefrişatında Gördes’ten sipariş edilen halıların kullanıldığı yine belgelerle 
ispat olmaktadır.

KAYNAKÇA
1. AKDAĞ, Hasan ve POLAT, Yasemin, “Osmanlı Arşivinde Halıcılık

Üzerine Bir Defter Analizi (MAD-d- 14500 NUMARALI)”, Arış, S: 18,
Ankara, 2021, s. 28-37.

2. ANONİM, Başbakanlık Osmanlı Arşiv Rehberi, İstanbul, 2017.
3. ANONİM, Marka Şehir Manisa, T.C. Manisa Valiliği Yayını, İzmir, 2013,.
4. ASLANAPA, Oktay, Türk Halısının Bin Yılı, İstanbul, 1987.
5. AYTAÇ, Ahmet ve İLBAK, Merve, Başbakanlık Osmanlı Arşivleri’nde

El Dokumalarına Dair Önemli Kayıtlar, İstanbul Büyükşehir Belediyesi
Yayınları, İstanbul, 2014.

6. AYTAÇ, Ahmet, Geleneksel Türk El Dokumacılığı Sanatı, Anka Basım
Yayın Ltd. Şti. Konya, 2006, s. 75.

7. ETİKAN, Sema ve SUVACI, Tuğçe, “Gördes Halılarında Görülen
Değişim ve Nedenleri”, Süleyman Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar
Fakültesi Hakemli Dergisi ART-E, Mayıs-Haziran 2015, S:15, s. 166-184.

8. GÖKMEN, Ertan, Osmanlı Dönemi Gördes Halıcılığı, Celal Bayar
Üniversitesi Yayınları, Manisa, 2014.

9. KARAÇAY, Çiğdem, “20. Yüzyıla Ait Bir Grup Gördes Halısının Motif
Özelliklerine Dair Değerlendirmeler”, Arış, S: 14, Ankara, 2019, s. 52-64.

10. YİĞİT, Ali Ata, “19. Yüzyıl Osmanlı Halıcılık Eğitiminde Hereke
Fabrika-i Hümayunu Modeli”, Arış, S: 5, Ankara, 2011, s. 136-143.

11. YURDOĞLU, Zekeriya, Gördes Tarihi, Gördes Belediyesi Kültür
Yayınları, Manisa,1993.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

28

Ahmet Aytach (Turkey)
SOME INFORMATION ABOUT GORDES WEAVING IN THE
ARCHIVES OF THE OTTOMAN STATE
Cultural heritage of nations is important. The Presidency Ottoman 

Archive is an important institution that shows the importance that Turks 
give to the understanding of archiving. Carpet making, which is a product 
of material culture since the geography of Turkestan, has existed in Turks 
for centuries. Many regions in Anatolia were famous weaving centers. 
Gördes, a province of Manisa, is one of them. There are many documents 
in the Presidency Ottoman Archives regarding Gördes carpets, which was 
an important weaving center in the past for the hand-woven carpet sector, 
where production is decreasing day by day. Some of these documents will 
be examined in the paper.

Key words: textile, weaving, carpet, Gördes, archive.

Ахмет Айтач (Турция)
НЕКОТОРЫЕ СВЕДЕНИЯ О ТКАЧЕСТВЕ ГОРДЕСА,
ИМЕЮЩИЕСЯ В ОСМАНСКОМ ГОСУДАРСТВЕННОМ
АРХИВЕ
Культурное наследие народов имеет очень большое значение. Госу-

дарственный Османский архив является организацией, в полной мере 
демонстрирующей то значение, которое турки придают самой идее ар-
хивного дела. Ковроткачество, являющееся продуктом материальной 
культуры, на протяжении многих веков развивалось в пределах гео-
графии тюркского мира. Многие регионы Анатолии были известными 
центрами ковроткачества. Одним из них является провинция Гордес 
в Манисе. В Государственном Османском архиве хранится много до-
кументов, связанных с коврами Гордеса, который в прошлом был зна-
чительным центром со временем все сокращающегося производства 
ковров ручной работы. В статье рассмативаются некоторые из этих до-
кументов.

Ключевые слова: текстиль, ткачество, ковер, Гордес, архив.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

29

UOT 7.04

Ramil Guliyev 
PhD (Art Study)

Institute of Architecture and Art of ANAS
(Azerbaijan)

ramil_amea@mail.ru

SYMBOLIC EMBODIMENT OF THE IMAGE
OF HEYDAR ALIYEV IN FINE ART

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416351

Abstract. In the works analyzed in the presented article, the embodiment 
of the image of the national leader of Azerbaijan Heydar Aliyev by means 
of symbols is discussed. Addressing this topic, Azerbaijani artists tried to 
compare the great leader to a tree, a mountain (Ilandag or Hachadag), and the 
sun, and to make them one with those beings. 

The meaning of the compositions, the form of expression differ, and 
the idea is based on universal principles. Because these symbols have been 
considered as the main source of belief of the ancient Turks throughout history. 
Surrounded by these symbols, the image of Heydar Aliyev is remembered as 
a wise leader and head of state 

Key words: Heydar Aliyev, symbol, artist, mountain, sun.

Introduction. This year, May 10 marks the 100th anniversary of the birth 
of HeydarAliyev, the founder and architect of modern Azerbaijan, who has a 
special place in the history of our statehood. On the eve of this historic day, 
the glorious and unique life path of our national leader Heydar Aliyev is once 
again alive before our eyes with all its splendor.

It is known that the wise head of state spent all his life, struggle, in a word, 
selfless activity for the development of the political, economic and cultural 
life of Azerbaijan, and did everything he could to make our republic widely 
recognized in the international world.

For this reason, the artistic image of the great historical figure Heydar 
Aliyev is one of the topics of our modern visual art, which is rich in 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

30

interesting, relevant and colorful works. Many artists of Azerbaijan and some 
of the world have created perfect portraits of the great leader from an artistic 
and aesthetic point of view. All this is a manifestation of love for an eternal, 
genius personality, devotion from the heart, universal love.

The interpretation of the main material. Artists expressing their love 
for the National Leader in various forms express their respect and reverence 
to the memory of the Great Leader by adopting the ideology of Heydar Aliyev 
and the path defined by him in the portrait genre.

But this expression manifests itself in different forms. Portraits of Heydar 
Aliyev can be divided into the following types in terms of idea – aesthetic 
essence and content: 
−	 national-patriotic and state portraits; 
−	 universal (multifaceted) character portraits; 
−	 large portraits; 
−	 lyrical-romantic portraits; 
−	 neutral portraits [3, p. 43].

In the presented works, the meaning load and form of expression of 
HeydarAliyev’simageare differentiated by means of symbols, and his idea is 
based on universal principles.

Habiba Allahverdiyeva, bornin 1981 in Shahbuz district, Nakhchivan 
Autonomous Republic, is an honored artist with special observation 
ability. Thework of Habiba Allahverdiyeva, a member of the Union of 
Artists, Honored artist of the Nakhchivan Autonomous Republic, stands 
out for its unique style and originality in the development of our national 
art school.

His works dedicated to the leaders of the Turkic world, M.K. Atatürk and 
HeydarAliyev, “National leaders of theTurkic world” and “Unquenchable 
Sun of the Azerbaijani People” attract attention with their skillfully executed, 
full color shades [2, p. 20].

In the work of the talented artist called “National leaders of theTurkic 
world”, we see the image of HeydarAliyev and Musrafa Kemal Atatürk on the 
right and left of the tree whose roots penetrate deep into the earth. In the words 
of the artist - “The tree symbolizesTurkishness. Turk’s strength, power, unity, 
deep and ancient roots. The branches of the tree represent separate Turkish 
states...”. With this, the artist tried to bring to the audience’s attention that his 
images are based on All-Turkish roots.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

31

Habiba Allahverdiyeva’s painting “The Unquenchable Sun of the 
Azerbaijani People” instills a deep idea and combines the face of the great 
leader and ancient Turkish symbols – the sun and the mountain – in the 
majority of the composition. This painting, which impresses the audience, 
attracts attention with its rich, contrasting color solution and expressive views 
of the image.

Fig. 1. Habiba Allahverdiyeva. “National leaders of theTurkic world”,
oilpaint, canvas, 2011



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

32

It should also be noted that the sun symbol is widespread among many 
Turkic peoples and symbolizes life and light. Along with this, we also see 
the image of the mountain, which a number of artists used when creating the 
portrait of the Great Leader.

For information, let’s note that the Turkish people’s belief in the mountains 
as great, or the name of the mountain as father – Ada-golan, has spread to 
“Dade Gorgud’s book” with various variants. Mythical elements related to 
the Oghuz getting power from the mountain and its spirit are prominent in the 
saga [1, p. 49]. 

One of the commendable works on the subject was created by the 
talentedyoung artist Tahmina Ali.

Since 2017, he has participated in a number of local and international 
exhibitions, starting his artistic activity in Ankara, Turkey.

In 2019, he participated in the art exhibition “Peak of Development” 
with his work “Victory Celebration”. Before long, this painting, which 
consists of the artist’s thoughts, becomes a reality. The artist remembers 
those moments like this: “With this painting, I wanted to revive our heroic 
Army behind our President, our national leader Heydar Aliyev, who laid 
the foundations of the road to our glorious Victory, and our brave men 
who died for Karabakh. At the same time, the work glorifies the freedom 
of Karabakh and Shusha. I tried to express the joy of Victory in my heart 
with this work”.

In addition, inthe background of the compositions of Ramil Ahmadov 
and Javid Ismayilov, we find a majestic mountain image. As weallknow, 
this mountain is Hachadag, Ilandag, located in Julfa district of Nakhchivan 
Autonomous Republic.

We would like to express the meaning-content burden that this mountain 
carries with thewords of NikasSafronov, a famous Russian artist and 
a full member of the Russian Academy of Arts, during his meeting with 
the Supreme Leader: “You see, in the center of thepainting, Ilandag rises 
majestically, illuminated by the sun’s rays filtering through the clouds. 
Archaeological excavations are being carried out at the foot of the mountain. 
By describing this scene, I wanted to confirm the antiquity of theland of 
Nakhchivan, which gave birth to great people like you and has a special 
inner energy...” [3, p. 122].

The variety of ideas and content of theimage of Heydar Aliyev in fine art 
allows artists to give space to the synthesis of style and details. In some works, 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

33

the internal unity and communication of symbols with different meanings 
comes to the fore. The author of the presented work is Intigam Jafarov, born 
in 1986, a member of the Union of Artists. In 2013, the artist, who prefers the 
genre of portraits and landscapes, created the compositions “Messenger of 
Peace” and “Toward the Light” in 2013 

Fig. 2. Intigam Jafarov. “Messenger of Peace”, oilpainting. canvas, 2013.

The artist’s opinions about both works indicate that the painting has a rich 
meaning and has a unique symbolic character: the image of two great state 
leaders was created in the work called “Messenger of Peace”. Holding the 
flags of Azerbaijan and Turkey in her hands, the image of a mother looking 
at the sunshine and the future with hope. The arms surrounding it, holding 
each other, are the soldiers standing guard of our homeland. The combination 
of flags is a symbol of friendship and brotherhood. The raised hand in front 
is a sign of the monument that was once placed on the border of Turkey. It 
actually belongs to us, as a symbol of Turkish-Azerbaijani friendship, it was 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

34

given as a sign of help, and the baby on it is in safe hands. In the other work 
“Toward the Light”, HeydarAliyev means a policy that leads us to the future, 
to the light, a path, a policy that leads to peace. I have tried to show that the 
future of people of any age is towards the light...”.

Fig. 3. Sevinj Karimova. “Heydar Aliyev”, oilpaint, canvas, 2020.

On the occasion of the 97th anniversary of the birth of the national leader 
Heydar Aliyev, Sevinj Karimova, the fine arts teacher of secondary school No. 
257, who won the online drawing competition “Savior of Azerbaijan” held by 
the Yasamal district HeydarAliyev Center, was awarded a diploma and a gift 
for her work. The talented artist speaks in the language of colors in his work 
- “Since all the good deeds done by the great leader in his time served the 
development of our art and the recognition and promotion of Azerbaijan as a 
whole, he will be remembered from time to time and will never be forgotten. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

35

In this sense, the marks he left on our national cultural history are indelible 
and eternal...”. The figure eight, as a symbol of eternity, in the light of time, 
reflects the selfless work of the National leader in the field of culture and art, 
and the achievements obtained as a result of this work and passed on to future 
generations [4].

Conclusion. The great leader’s multifaceted goal-oriented activity and 
well-thought-out policy played an important role in the formation of the basic 
principles of modern Azerbaijani statehood. Therefore, it can be boldly said 
that the artistic image of the wise head of state serves national values even 
if it is created in a symbolic sense. Theimage of Heydar Aliyev surrounded 
by figurative and associative symbols in these works distinguished by their 
originality, perfection of artistic form and innovation is remembered as a wise 
leader and head of state.

REFERENCES:
1. Əlıbəylı R. Dədə Qorqud Kitabı”nda Dağ Kultu.// Dədə Qorqud. Elmi-

ədəbi toplu, III (12). – Bakı, 2004.
2. Hümmətov Ə. Uğurlar təsadüfi deyil. – Bakı, 2017.
3. Salamzadə Ə.Ə., Zeynalov X.A. Təsviri sənətdə Heydər Əliyev obrazı. –

Bakı, 2019.
4. https://bakimektebleri.edu.az/257/az/news/read/111568

Ramil Quliyev (Azərbaycan)
TƏSVİRİ SƏNƏTDƏ HEYDƏR ƏLİYEV OBRAZININ
SİMVOLİK TƏCƏSSÜMÜ
Təqdim olunan məqalədə təhlil olunan əsərlərdə Azərbaycanın ümummil-

li lideri Heydər Əliyevin obrazının simvollar vasitəsi ilə təcəssümündən söz 
açılmışdır. Bu mövzuya müraciət edən Azərbaycan rəssamları Ulu Öndəri 
ağaca, dağa (İlandağ və ya Hacadağ), günəşə bənzətməyə, həmin varlıqlarla 
bir vəhdətdə verməyə çalışıblar. 

Kompozisiyaların məna yükü, ifadə forması fərqlənərək, ideya-
sı ümumbəşəri prinsiplərə əsaslanır. Çünki bu simvollar tarix boyu qədim 
türklərin əsas inanc mənbəyi olan simvollardan sayılıblar. Bu simvollarla 
simvollarla əhatələnən Heydər Əliyev obrazı müdrik lider, dövlət rəhbəri 
kimi yadda qalır

Açar sözlər: Heydər Əliyev, simvol, rəssam, dağ, günəş.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

36

Рамиль Гулиев (Азербайджан)
СИМВОЛИЧЕСКОЕ ВОПЛОЩЕНИЕ ОБРАЗА 
ГЕЙДАРА АЛИЕВА В ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОМ ИСКУССТВЕ
В произведениях, проанализированных в представленной статье, 

упоминается воплощение образа общенационального лидера Азербайд-
жана Гейдара Алиева посредством символов. Обращаясь к этой теме, 
азербайджанские художники пытались сравнить великого вождя с дере-
вом, горой (Иландаг или Хаджадаг) и солнцем и сделать их едиными с 
этими существами. 

Смысл композиций, форма выражения различаются, а идея строится 
на универсальных принципах. Потому что эти символы считались ос-
новным источником веры древних тюрков на протяжении всей истории. 
В окружении этих символов образ Гейдара Алиева запоминается как му-
дрый лидер и глава государства. 

Ключевые слова: ГейдарАлиев, символ, художник, горы, солнце.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

37

UOT 711.4

Samira Abdullaeva 
PhD (Architecture), Associate Professor

Institute of Architecture and Art of ANAS
(Azerbaijan)

memar_s@mail.ru

NATIONAL LEADER HEYDAR ALIYEV AND HIS URBAN
PLANNING HERITAGE

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416357

Abstract. Heydar Aliyev, the founder of the modern Azerbaijani state, 
who devoted his life to the development of the country, a national leader, 
paid special attention to the modernization and improvement of cities, and 
the creation of infrastructure. Today, the cities of Azerbaijan are assuming a 
new modern appearance due to these works. Today, our task is to continue the 
path laid down by the National leader under the leadership of President Ilham 
Aliyev and make our country even more beautiful.

Key words: Heydar Aliyev, urban planning, architecture, development, 
heritage.

Introduction. National leader Heydar Alirza oglu ALIYEV is a complex 
personality and manifested himself in various fields. A huge store of 
knowledge, a broad outlook and outstanding abilities of the talented politician 
allowed him to achieve great success, the key to which was patriotism.

When Heydar Aliyev became the first secretary of the Central Committee 
of the Communist Party of Azerbaijan, our republic began to develop rapidly 
in all areas, reaching unprecedented economic indicators in a short time 
since 1969.Azerbaijan became quickly a powerful industrial country from a 
poorly developed agrarian republic. Heydar Aliyev foresaw the independence 
of Azerbaijan with his inherent foresight even then, and created a solid 
foundation for industrial, personnel and architectural potential.

The interpretation of the main material. The 70s-early 80s of the 20th 
century are associated with a large-scale, hitherto amazing architectural 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

38

transformation of Baku and the entire republic. The urban planning and 
architecture of Azerbaijan of this period is characterized by the extensive 
development of housing construction in Baku and in other cities of the republic, 
the construction of large industrial complexes and individual public buildings 
[3, p. 106].Special attention was paid to the renewal and modernization of the 
living environment of historical cities.

Large-scale work on territorial planning of resettlement was carried out 
throughout the republic. District planning projects for the Absheron industrial 
hub, the Ganja-Dashkesan industrial district, the Mingachevir and Ali-
Bayramli (now Shirvan) industrial hubs determine the prospective growth of 
existing and the creation of new cities and towns.

Work on the engineering of general plans for the 60 cities of the republic 
existing by that time was completed in Azerbaijan since 1970 till 1984(now 
79 cities – Agdere-1985, Gubadly-1990, Horadiz-2007, Shahbuz2007, 
Khirdalan-2007, Gobustan-2008, Lerik-2008, Samukh-2008, Khizi-2008, 
Yardimly-2008, Govlar (Tovuz)-2012, Babek-2020).

Landmark buildings in the style of “Soviet modernism” were erected in 
Baku during this period, which are the legacy of Heydar Aliyev’s era in the 
full sense of the word, imprinted in time and space. After all, it was on his 
initiative that epoch-making objects for Azerbaijani architecture were erected 
in that historical period, which had a significant impact on the entire subsequent 
development of Baku.I will list the most significant of them: Heydar Aliyev’s 
Palace (former V. Lenin’s Palace), (fig. 1) was opened on December 14, 
1972, architectsof which were B. I. Ginzburg, E. R. Melkhimedekov and 
V. S. Shulgin.It was the largest concert venue in the republic at that time. 
This building has become a symbol of a new era of Baku architecture – the 
era of “Soviet modernism”. The Palace, which was built on Heydar Aliyev’s 
initiative, became the place of his inauguration as the President of independent 
Azerbaijan twice.

Hotel “Karabakh”– originally called “Tourist”, was built in 1976 by 
architects V.Shulgin and E.Melkhimedekov. This is the only building 
of the Soviet period in our country, included in the “World Encyclopedia 
of Architecture”, which was published in New York as a monument of 
constructivism in 1978.The project was rewarded the first Le Corbusier Prize 
in 1979 [3]. (fig 2).

The “Moskva” Hotel was built in 1977 under Academician Mikail 
Useinov’s project.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

39

A hill, which completed the coastal esplanade of the city in the west - 
the Bayil slope was intensively built up in Baku in the 1980s.This area has 
special urban planing and landscape qualities, which consist in a significant 
steepness of the slope up to 80 meters.It is actively involved in the formation 
of the sea facade of the city. Landscaping of the territory began in the 1930s 
under the guidance of architect L.A. Ilyin, the author of the Highland Park. 
Residential buildings were erected here in the 1970s and 1980s, which shaped 
the image of the city.

On the occasion of the 60th anniversary of the Azerbaijan Soviet Republic, 
The Gulustan Palace was built on the complex terrain of the hill in 1980, the 
architects of which were N.M.Hajibekov and A.Yu.Amirkhanov. The palace 
also belongs to the iconic buildings of that era. It entered organically the 
hillside, without merging and at the same time without destroying its relief. 
The authors of the project used in the architecture of the Palace a single 
motif for Azerbaijani national architecture – a veranda (eyvan) framed by 
an arcade, which cantilevered over the walls of the first floor, creates the 
impression of lightness, an exquisite play of light and shadow. It was here 
in the Gulustan Palace wherethe “Contract of the Century” was signed 
between the Republic of Azerbaijan and an international consortium of oil 
companies on September 20, 1994.

The 70-80s of the 20th century were a turning point not only for architecture, 
but also for urban planning in Baku. Without any exaggeration, Heydar 
Aliyev can be called the founder of a new era of mass housing construction in 
Azerbaijan and the development of the Baku Metro.

Several more microdistricts and housing settlements were added to the 
five microdistricts of Baku - Akhmedli, Hovsan, Guneshli, “8th kilometer”, 
6th, 7th, 8th and 9th microdistricts in the 70s, clearly engineered many-storeyed 
buildings of the “Leningrad”, “Kyiv” and “Tashkent” projects, with spacious 
and bright apartments. They changed, modernizing the architectural image of 
the capital in a short time. Compact six- and nine-storeyed residential areas 
were landscaped with wide, green courtyards [3]. (Fig. 3,4).

It should be mentioned big changes in the green building of Baku. On 
Heydar Aliyev’s initiative, a decision was adopted “On measures for further 
planting of greenery in Baku and the Absheron Peninsula”by a resolution of 
the Central Committee of the Communist Party of Azerbaijan and the Council 
of Ministers of the Azerbaijan SSR, which outlined specific ways to expand 
work on planting of greenery not only in Baku and Absheron, but also in other 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

40

cities of Azerbaijan. The construction of large parks and forest parks began, 
which had great aesthetic and hygienic significance for a city like Baku. A 
wide network of gardens and parks, a system of windbreaks and boulevards 
have changed the microclimate of the city and reduced the strength of the 
northern winds. Great planting work of greenery began to be carried out in 
various planning areas of cities. The area of green plantings in Baku and 
other cities increased by more than 3.5 times and in 1984 reached to 11165.7 
hectares in the course of the widely developed green building in the 70-80s.
The area of public green planting reached 7185.1 hectares, which is about 
65% of the total area of green planting of the city[1].The Nagorny Park, the 
park named after Shakhriyar, the gardens named after Aliaga Vahid, January 
9, the squares named after S. Vurgun, named after M.F. Akhundov, near the 
monument to Nasimi were updated. New parks were laid out in the central 
part of the city: Huseyn Javid Park, Zorge Park 1981 [2, p. 78].

Besides Baku, Ganja, Nakhichevan, Sumgayit, Lankaran, Shamakhi, 
Naftalan were improved and architecturally renovated. New general plans 
were developed in connection with the development of free territories.

Today, the newest Heydar Aliyev Park Complex, the largest in Azerbaijan 
and the Caucasus, can be attributed to the wonders of modern Ganja. Its total 
area is no less than 450 hectares! The complex was created on the basis of the 
Heydar Aliyev Park, founded in 1979 in the “New Ganja” residential area. 
The first secretary of the Central Committee of the Communist Party of the 
Azerbaijan SSR, Heydar Aliyev, planted eastern plane trees – chinar in the 
park in 1980, which are still growing.

It’s no coincidence that Nakhchivan – the city in which the National leader 
was born and spent his youth is called an open-air museum. Heydar Aliyev’s 
architectural and aesthetic tastes were formed here, under the influence of 
medieval architectural monuments.

Rapid construction began in Nakhchivan in the mid-70s, which is located 
on two terraces with a relief difference of 25-30m.Preserving the original 
architectural and spatial environment of the existing estate building near the 
city center, it was planned to build new residential buildings with a medium-
rise building and stand-alone high rise buildings. A building project was 
developed for the Yeni Nakhchvan microdistrict along the Nakhchivan river 
in the eastern part of the city [3, p. 130].

Sumgayit is the industrial center of Transcaucasia, one of the 
intensively built-up cities of the republic. The construction of the first 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

41

microdistricts began since as early as 1961(architects N. Mammadbayli, 
V. Khvatkov, V. Kyaziov). Many-storeyed buildings were built on the 
basis of the products of house-building factories until the mid-1980s.
Besides housing, children’s institutions, schools, buildings for social 
services, public institutions were erected. The Sumgayit shopping center, 
which was built in 1971, distinguished for its expressive architectural 
appearance, it formed a single harmonious space, turning laconically into 
the pedestrian areas.

With the restoration of Azerbaijan’s independence and Heydar Aliyev’s 
coming to power in 1993, radical changes took place in the social and 
economic life of the republic. A difficult path of restoration and rebirth from 
chaos lay ahead. The “Contract of the Century”, which was signed in 1994 by 
the largest oil firms from 8 countries of the world, contributed to the inflow 
of investments into the republic and the strengthening its economy. As in 
other areas, serious changes took place in the architecture and construction 
of Azerbaijan. Architects acquired the opportunity to freely choose the 
constructive and plastic design of buildings, and a wide range of the latest 
foreign building and finishing materials opened up before them.

Now, the buildings of foreign embassies, offices of various oil companies, 
banks, hotels, supermarkets, restaurants, etc. are being built in Baku, the 
capital of a sovereign state.

Heydar Aliyev, returning to the power of the country in 1993 and having 
excellent knowledge of its economy, history and culture, human potential, 
restored the order of the state system and the rule of law with his inherent 
wisdom and foresight. This served to strengthen the country’s image 
quickly in the international community and ensure its economic and social 
development.

The first public buildings were built mainly by foreign construction 
companies. Just like 20 years ago, the buildings under construction were 
iconic, reflecting a new era, the era of rebirth. The building of the International 
Bank of Azerbaijan(Turkish architects E. Asadov and F. Bayramoglu, 1995), 
the 17-storeyed building of the business center “ISR PLAZA”, the building 
of the National Bank (architect V. Mammadov)should be mentioned among 
them. The central part of the building, which was lined with golden tinted 
glass, sparkles brightly in the rays of the setting sun, emphasizing the side 
volumes of the building highlighted by black glass. Photographer F.Khairulin 
described it figuratively as “the black gold of Azerbaijan” (fig. 5, 6).



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

42

Many-storeyed housing construction in Baku and other cities of 
Azerbaijan has also undergone major changes. All housing construction 
became commercial. The factory large-panel housing construction 
was completely suspended. The buildings were built on the basis of a 
reinforced concrete frame with a monolithic ceiling and a light brick 
filling. This allowed to carry out free planning of apartments, without 
endless project approvals [3, p. 216]. First of all, the territories requiring 
demolition, located near the city center and along its main highways, 
were built up. The first were 10 and 16-storeyed cooperative buildings 
of architects which were built on N. Narimanov Avenue, then a group of 
residential buildings along Nakhchivani Street. Four 10-storeyedsingle-
block residential buildings (architects S.Sultanov, E.Kasimzadeh) were 
built (architects S. Sultanov, E. Kasimzade), which were completed on the 
basis of new technologies and with the wide use of glass. These houses, 
which were built on the basis of a reinforced concrete frame and free 
planning along Mehdi Husein Street, can be considered a new word in the 
architecture of housing in Baku.

Construction moved to the city center after 2000.The construction of 
high-rise buildings in the central parts of historical cities always holds 
a danger of violating the architectural appearance and originality of the 
city. The rapid construction of many-storeyed residential buildings is 
accompanied by a search for architectural design adequate to many-storeyed 
construction. Glass is widely used in modern architecture as a lighter wall 
material.

Besides the construction of residential buildings in Baku, restoration work 
was also carried out. The city began to change. Architectural monuments, 
gardens and parks of the capital were restored.

The oldest in Baku “Governor’s Garden”, located below the Philharmonic 
Hall, was reconstructed. The garden, founded at the end of the 19th century, 
was supplemented with new decorative plantings. Restoration work was also 
carried out on the Philharmonic building.

The Seaside Park of Baku, where a significant part of the park’s territory 
was reconstructed and landscaped, was not ignored. Instead of the old stone 
balustrade protecting the boulevard from the sea, a railing was made of metal 
handrails. The boulevard is decorated with a cascade of original fountains. 
The territory of the boulevard is significantly expanding in the eastern and 
western directions.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

43

Azerbaijan has passed a difficult path to recovery and prosperity during 
this difficult period. Today Azerbaijan celebrates the 100th anniversary of 
the Great leader. The democratic, legal and secular state he built during these 
years is a historical achievement of our people.

Today, our republic is a country that determines the direction of its long-
term development strategy. Being in the leading places in the world in terms 
of economic growth rates, Azerbaijan is known as a country-reformer. New 
infrastructure is being formed, international airports are being commissioned, 
thousands of kilometers of roads and modern bridges are being built. In 
connection with the revival of the historical Silk Road, large-scale strategic 
projects such as the Baku-Tbilisi-Kars railway and the construction of a new 
port in Alat are being implemented.

Great success has been achieved within the framework of the regional 
development program. An obvious indicator of the scale of achievements in 
education, health care, culture and social life are hundreds of schools, medical 
institutions, parks, sports complexes and Olympic centers. Today, our capital 
is taking on a new look, our cities and regions are getting prettier year by year 
due to the work on improvement and creation.

Conclusion. Looking at this architectural triumph, I would definitely 
like to emphasize the continuity of the traditions of creation and say 
that the work on the transformation of Baku, which was begun by the 
National Leader Heydar Aliyev, is continued today by his successor 
President Ilham Heydar oglu Aliyev. Thank to these, the capital now 
has a whole golden layer of buildings that inseparably associated with 
Heydar Aliyev’s name.

REFERENCES:
1. Гасанова А.А. Архитектурно-художественное своеобразие городов

Азербайджана. В сб.: Проблемы архитектуры и градостроительства.
– Баку, 1986.

2. Гасанова А.А. Взаимодействие городских и природных ландшафтов
Азербайджана. // Проблемы архитектуры и градостроительства. –
Баку, 1989.

3. Эфендизаде Р.М. Архитектура Азербайджана. Конец XIX – начало
XXI века. – Баку , 2012.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

44

Samirə Abdullayeva (Azərbaycan)
ÜMUMİLLİ LİDER HEYDƏR ƏLİYEV VƏ ONUN
ŞƏHƏRSALMA İRSİ
Müasir Azərbaycan dövlətinin qurucusu, ömrünü ölkənin inkişafına 

həsr etmiş ümummilli lider Heydər Əliyev şəhərlərin müasirləşdirilməsi və 
abadlaşdırılmasına, infrastrukturun yaradılmasına xüsusi diqqət yetirmişdir. 
Məhz bu işlər sayəsində bu gün Azərbaycanın şəhərləri yeni müasir siması-
nı əldəedəbilib. Bu gün bizim vəzifəmiz ümummilli liderin əsasını qoyduğu 
yolu Prezident İlham Əliyevin rəhbərliyi ilə davam etdirmək, ölkəmizi daha 
da gözəlləşdirməkdir.

Açar sözlər: Heydər Əliyev, şəhərsalma, memarlıq, inkişaf, irs.

Самира Абдуллаева (Азербайджан)
НАЦИОНАЛЬНЫЙ ЛИДЕР ГЕЙДАР АЛИЕВ
И ЕГО ГРАДОСТРОИТЕЛЬНОЕ НАСЛЕДИЕ
Гейдар Алиев – основатель современного Азербайджанского госу-

дарства, посвятивший свою жизнь развитию страны, общенациональ-
ный лидер, уделял особое внимание модернизации и благоустройству 
городов, созданию инфраструктуры. Благодаря этим работам сегодня 
города Азербайджана принимает новый современный облик. Сегодня 
нашей задачей является продолжение заложенного общенациональным 
лидером пути под руководством президента Ильхама Алиева и сделать 
нашу страну еще красивей.

Ключевые слова: Гейдар Алиев, градостроительство, архитектура, 
развитие, наследие.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

45

FIGURES

Fig. 1. Heydar Aliyev’s Palace (former V. Lenin’s Palace), 1972.

Fig. 2. Hotel “Karabakh” – originally called “Tourist”, 1976



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

46

Fig. 3. New residential areas of Baku and, 1979.

Fig. 4. Building on Lenin street Sumgayit, 1970.

Fig. 5. Building of the business center   
“ISRPLAZA”.

Fig. 6. The building of the
National Bank. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

47

UOT 72.03

Evgenii Kononenko 
Dc. Sc. (Art Studies)

The State Institute for Art Studies
(Russia)

j_kononenko@inbox.ru

THE IMAGE OF THE KAABA IN THE CONTEMPORARY
ARCHITECTURE OF THE MOSQUE: 

RETURNING TO THE COMPETITION IN KAZAN

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416398

Abstract. At the recent architectural exhibition “ArchMoscow 2023”, 
a new project of the Grand Mosque in Kazan was presented, in which the 
architects propose to erect a huge building in the form of a black cube with 
a domed prayer hall inscribed in it. This project, allegedly already approved 
by the leadership of Tatarstan, caused bewilderment and rejection of the 
participants of last year’s competition. The appeal to the forms of the Kaaba 
has precedents in the contemporary architecture of the mosque, which does 
not remove the question – how acceptable and appropriate is the exploitation 
of the image of the Meccan shrine? The article analyzes aspects of the 
originality of this project and its compliance with the tasks of the already held 
competition.

Key words: contemporary mosque, architectural competitions, Kaaba, 
Kazan Cathedral Mosque, АрхМосква .

Introduction. The search for an image of a contemporary Tatar mosque in 
relation to the competition for projects of a new Cathedral Mosque in Kazan 
has already been written on the pages of our magazine [12]. Let me remind 
you that this was an event to commemorate the 1100th anniversary of the 
adoption of Islam in the Volga region, and the participants of the competition 
were tasked not to reproduce the neo-Ottoman model once again, but to create 
a modern example that expresses the Tatar and even Kazan architectural style. 
It was assumed that this building was to become a landmark religious building 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

48

for the entire Turkic world. Unfortunately, we had to state that during the 
competition it was not possible to identify the image of the mosque which at 
the same time would meet the official aspirations, the needs of the Ummah 
and the choice of the inhabitants of Kazan.

However, a year after the competition, the story received an unexpected 
continuation. At the “ArchMoscow 2023” competition, another project of 
a new mosque in Kazan was presented – from the “Tsimailo Lyashenko & 
Partners” bureau, and they tried to assure the public that this particular project 
had already been approved by the leadership of Tatarstan.

To quote a press release from the bureau’s website: “The new building 
should become a symbol of religion in the country and its contemporary 
sign. This status determined the architectural concept – the Kaaba, the main 
Muslim shrine, became the prototype of the future mosque. The mosque 
stands on the water, connecting with the banks of the Volga through a 
public square. The building is a black cube, in the center of which is a 
prayer hall. The shape of the dome, traditional for the mosque, refers to 
the location of the worshipers around the Kaaba <…> The appearance 
of the building reflects a combination of secular and religious, open and 
sacred at the same time. The design of the facades develops this idea: 
the stone blocks are shifted in such a way that gaps form in the masonry. 
So the dome of the hall can be seen from a great distance and from ships 
sailing along the river. The scale of the mosque is emphasized by the single 
minaret in which there is an observation deck. The location on the water 
reveals the meaning of the word: “minaret” in Arabic – “lighthouse”. It 
symbolizes a spiritual landmark for believers and at the same time is a 
landmark in the city” [16]. (Fig. 1).

While this is only a project, it makes sense to ask questions: how original 
is it, how acceptable is the image used, and does it meet the announced 
objectives of the competition?

The building of the mosque as an image of the Kaaba?
The release clearly states the conceptual reference to the Kaaba as 

the source of the image for the mosque, and this reference immediately 
drew criticism. S. Shakurov, who designed the Kul Sharif in Kazan and 
the White Mosque in Bolgar, drew attention to the fact that the Meccan 
shrine is located in the center of the space intended for worship, and the 
current project involves placing the place for worship inside the cube; 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

49

in other words, the object and function are swapped. A. Sattarov, one of 
the winners of last year’s competition, noted: “For more than a thousand 
years of the existence of Islam, no country in the world has thought of 
repeating it in the form of a mosque. You can’t build a second Kaaba! I 
believe that the authors of the project have no idea what is Islam, what is 
a mosque, what is the spatial structure of the mosque and its functional 
purpose” [17].

However, architectural practice shows that the critic is wrong: contemporary 
mosques that use the image of the Kaaba exist. Perhaps the earliest was the 
“national mosque of Bangladesh” – Baitul Mukarram in Dhaka (1959–1963), 
and its architect A. Tariani considered it necessary to partially devalue the 
direct reference to the Kaaba, making the cubic volume not black, but white 
[7, p. 335–336] (Fig. 2). A slightly modified “version” of the Kaaba was the 
mosque named by Magomed Dadaev in the Chechen Zakan-Yurt (2011): 
the architect reproduced not only the black color of the cladding, but also 
the golden calligraphic frieze, referring to the kiswa of the Meccan shrine, 
however, despite the obvious recognition of the original source, he avoided 
direct “quoting”, changing both the proportions of the parallelepiped and its 
conciseness, adding galleries and porticoes and cutting through the walls with 
arched skylights (Fig. 3).

By 2017, a mosque of Hamza ibn Abd al-Muttalib appeared in Grozny, 
which is a replica of the Kaaba, surrounded by a white gallery in the form 
of an eight-pointed star and with four minarets on the cardinal points. This 
building is presented by the press as “the second mosque in the world with the 
Kaaba in the very center”; it is obvious that in this case there is a substitution 
of concepts, and in the mass consciousness the idea is fixed not of a replica or 
copy of a symbolic object, but of the possibility of the existence of a “second 
Kaaba”.

The Kazan architect is certainly right that there cannot be a second Kaaba, 
but not in the sense of likening the form and reproducing the image, but in the 
liturgical, cosmic meaning. The thesis has already been spoken many times 
that the Meccan shrine, unlike the mosque, is precisely the temple, that is, the 
House of God (Bayt al-Allah), erected by Abraham and Ismail “as a blessing 
and guide for the worlds” (Quran 3:96; 106:3). The Qur’an stipulates its 
“preservation” (haram) and exclusivity for sacrifices and pilgrimage (Quran 
2:125; 3:97; 5:97; 22:26; 22:33) [2, c. 76–80; 7, c. 12–13; 8, c. 111–124; 10; 
14]. The uniqueness of the Kaaba, which is made up of a number of factors, 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

50

predetermined the orientation necessary in the ritual practice of Islam – the 
qibla, and the vectorial nature of the ritual understanding of space, directed 
to Mecca, regardless of the location of the worshiper; observance of this 
direction is a condition for performing prayer (Quran 2:144; Buhari. Sakih. 
251–252 (398–399)) [11].

However, the recognition of the uniqueness of the Kaaba both as a 
spatial point and as a physical object does not mean at all that its image 
cannot be reproduced. There are no prohibitions in this regard, and the 
assessment of the permissibility of such an act depends solely on individual 
interpretations. Islam turned out to be indifferent to the issues of symbolism 
and architectural design of the prayer space, and, as already indicated, the 
shape of the mosque building depends on optional factors and can be almost 
any [1, c. 117–122]. The image of the Kaaba is often placed on prayer rugs, 
indicating the qibla and visibly showing that goal – the House of God, to 
which the prayer is directed. However, it should be clearly understood that 
the object of worship is only the Kaaba itself, the only “ritual substitute” 
allowed in Islam (believers worship not the building itself, but the One to 
Whom this House is intended), but not its image. The situation is different, 
for example, in Christianity, where sacred ideas about space are reproduced 
in any church, it is images (icons) that are used in worship, and in remote 
lands the sacred topography of the Holy Land can be modeled, and even 
the Kuvuklia of the Church of the Holy Sepulcher, the image of which is a 
full-fledged object of worship in the absence of the opportunity to make a 
pilgrimage to Jerusalem (for example, in the monastery “Holy bushes” in 
Bashkortostan) [4; 6, c. 5–10, 520–543, 745–773]. Islam does not allow 
the worship of any images, and although the assimilation of the mosque 
building to the Kaaba is not prohibited, the use of recognizable references 
to the Meccan shrine in the organization of a prayer space will always find 
violent opponents.

It is no coincidence that the architect S. Shakurov noted the paradoxical 
“inversion” of the ritual space in the new project of the mosque: when praying 
towards the Kaaba, the Muslims of Kazan will find themselves inside the 
image of the Kaaba. This idea can be developed in several directions: the 
shape of the object that is the purpose of prayer is used to decorate the place 
of prayer; the beginning of the “vector of Islam” models the end of the same 
vector; the sensation of the Kaaba in front of oneself, which is necessary 
for Muslim prayer, is mixed with the presence of its own image inside, 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

51

etc. Obviously, the use of the image of the Kaaba in the contemporary 
architecture of the mosque, which seems simple and logical to architects, 
may not seem like a good visual solution to Muslim theologians and turns 
out to be a collision in the organization of the ritual space.

Originality or set of quotes?
The project of the Kazan mosque was perceived as the “highlight of the 

program” of the exhibition “Arch Moscow 2023” – a surprise was expected 
from the “architects of the year” Nikolay Lyashenko and Alexandre Tsimalio, 
no one knew about this project, the presentation stand itself was designed in 
the form of a five-meter black cube and was recognized as the “best exposure” 
of the exhibition (Fig. 4) [18; 19]. But how innovative is this project?

As already mentioned, the architecture of the mosque is not limited by 
anything and leaves ample opportunities for searching for forms, but it is 
extremely difficult to find fundamentally new ideas, which was shown by 
last year’s competition in Kazan. However, it is one thing to stylize it as a 
specific symbolic pattern, and another thing is a combination of quotations 
in the expectation that the primary sources are not very well known and will 
remain unidentified.

The simplicity and conciseness of the forms of the Kaaba, reduced to a 
single regular geometric body, cannot be surpassed, and one can only strive to 
limit the number of bodies in the volume of the building [5, c. 91–95]. There 
are quite a lot of Muslim buildings, the body of which is composed of a cube 
(or other polyhedron based on a regular figure) and a hemisphere – such are 
the majority of domed mausoleums and reliquaries. Moscow architects placed 
the dome not on the cube but inside the cube, but should this be considered 
an achievement?

In the prayer hall reduced to a hemisphere, there is nothing new either – 
one can name, for example, the Tauba mosque in Karachi (1969), Nilin in 
Omdurman (1976), Yeshilvadi in Istanbul (2004–2010) [7, c. 328, 358–359; 
3, c. 175]. The self-supporting construction of the dome over the entire 
prayer hall was conceived in the project of the Ankara Kocatepe-cami by 
V. Dalokay (1957) and implemented in the Istanbul Shakirin-cami (2009) 
[3, c. 161–163, 176–178; 7, c. 266–267, 274–275]. The idea of “double 
layering”, the presence of space between the outer shell and the wall of the 
prayer hall, accentuated on the stands of the project, evoke associations 
with the Cairo mosque of Ibn Tulun (876–879) (Fig. 5) [9, p. 51–57]…



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

52

The greatest impression on the journalists who wrote about the project 
was the construction of the mosque on the water (at the stand, the surface 
of the pedestal for the model was also covered with water). In the absence 
of sites in the center of Kazan for such a large-scale project, the “capture” 
of the Volga is justified, but this idea is not original either. The source here 
is primarily the idea of King Hassan II of Morocco, who wanted to build 
the westernmost mosque of the Old World and was inspired by the verse 
that the Throne of Allah is on the water (Quran 11:7). The architect M. 
Pinseau realized this idea by partially moving the mosque of Hassan II in 
Casablanca (1986–1993) to a platform in the Atlantic Ocean (Fig. 6) [7, p. 
364–367]. In fact, there are enough mosques raised above the water in the 
world – al-Rahma in Jeddah, Haji Ali Dargah in Mumbai, this concept is 
actively developing in Malaysia [13]. The story, told several times, loses its 
pathos, and the repetition of a grandiose plan on the banks of the Volga no 
longer looks interesting, especially since we are still more accustomed to 
placing entertainment facilities “above the water” (Sydney Opera House, 
Baku Crystal Hall). As for the perception of the minaret as a lighthouse, 
this is not a philological discovery of Moscow architects, but a historical 
routine, and both the watch and signal towers of port cities were used to 
proclaim the azan (as was the case, for example, in the ribat of Sousse), and 
the minarets of mosques with a weakening positions of Islam were specially 
converted into landmarks for ships [15, p. 335]. Does the spirituality of 
Kazanians need a “symbol of a spiritual landmark”, will the panorama of 
Kazan withstand an additional dominant, does navigation along the Volga 
require another lighthouse? A. Sattarov, who perfectly understands the local 
conditions, noted that the water level in the Volga is constantly changing, 
and the water turns into ice in winter [17], which means “like in Sydney and 
Casablanca” or on the lakes of Malaysia will not work. The implementation 
of the idea, no matter how interesting it may be, promises to overcome 
additional difficulties that may not be visible to Moscow architects at the 
stage of developing a catchy image of the future building.

Game by new rules
Both media representatives and Kazan citizens were surprised by the 

assertion of the project authors that their concept had already been approved by 
the leadership of Tatarstan. A. Sattarov asked a completely fair question: was 
it necessary to hold an international competition in order to simply “appoint” 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

53

the winner a year later, putting him in completely different conditions? [17] 
Recall that the participants in the Kazan mosque project competition were 
offered a site on the site of the Kyrlay park, which caused dissatisfaction 
among residents and where it was necessary to take into account the difficult 
hydraulic situation, the complexity of the transport system and the preservation 
of the panorama in a protected historical area near the Kazan Kremlin [12, 
p. 4–5]. The transfer of the mosque to the Volga automatically cancels the
restrictions that were originally set for the contestants, and devalues all the 
work done.

In addition, under the terms of last year’s competition, the new mosque 
was supposed to become a model that reinforces the “Tatar style”, and the 
participants were specially acquainted with historical monuments. I had to 
criticize competition projects for being overly dependent on prototypes [12, 
p. 6–9]. It is unlikely that a translucent cube with a dome inside, raised above
the water, meets this requirement – such a mosque is in no way connected 
with local artistic traditions, which the Spiritual Administration of Muslims 
insisted on identifying and fixing.

One can easily understand the negative attitude towards the new project 
of the participants, and even more so of the winners of last year’s competition 
– they had to develop their projects, focusing on completely different tasks,
and adapt to other requirements of customers, including to size restrictions, 
despite the fact that the competition did not reveal a clear winner and the 
first place was shared. The unconditional right of the customer to change the 
requirements, especially when it comes to a large socially significant object, 
and even appoint a work contractor; strange, however, to completely change 
the concept of the task without any prior discussion. However, there was no 
preliminary discussion at the stage of the competition. However, we have to 
admit: last year, when the architectural competition for the anniversary of 
the adoption of Islam was announced, an international pool of architectural 
studios was involved, a vision of the image of the future object was formulated 
and terms of reference were proposed, the results were summed up and places 
were distributed, the rules of the game were completely different. The project 
“Kaaba on the Volga”, whether it is good or bad, clearly does not comply with 
these rules. Of course, this problem should not be solved by architects or art 
historians.

Conclusion. Despite the overdue desire to modernize the forms of 
the mosque and complaints about the monotony of religious buildings 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

54

under construction, the new project of the Cathedral Mosque in Kazan, 
presented at “Arch Moscow 2023”, looks like a strange “stuffing” both in 
the previously voiced requirements for this structure and in the practice of 
Russian architecture of mosques. This project is presented in an original and 
spectacular way in the conditions of the exposition and impresses with its 
laconicism, however, it does not contain anything new in terms of the concept 
of a Muslim prayer building. The desire of the architects to create a figurative 
reference to the iconic object – the Kaaba – turns out to be a provocation and 
generates controversy, that is leads to results that are far from the doctrines of 
Islam. The focus on laconism of forms does not go beyond the combination 
of a cube and a hemisphere, which is familiar to Islamic architecture, but no 
longer carries anything new. Although this project falls short of the desire to 
bring out a national tradition, it – like most of last year’s competition products 
– did not go beyond a combination of recognizable architectural quotations. I
suppose that despite the attention to this project of individual officials, Kazan 
deserves other, more interesting and original ideas to create an undoubted 
showplace.

REFERENCES:
1. Кононенко Е.И. Архитектура мечети как объект интерпретации //

Вестник СПбГУ. Серия 15. Искусствоведение. 2018. Т. 8. № 1. сс.
113–130

2. Кононенко Е.И. Пространство мечети: «временная ритуализация»
// Культура Востока. Вып. 4. Границы сакральных пространств. Мо-
сква: ГИИ, 2019. сс. 72–97.

3. Кононенко Е.И. Турецкая мечеть: между неоклассикой и некласси
кой // Искусствознание. 2014. № 3–4. сс. 155–182

4. Лидов А.М. Образ Небесного Иерусалима в восточнохристианской
иконографии // Иерусалим в русской культуре. Москва: Наука, 1994. 
сс. 15–33.

5. Массиньон Л. Методы художественного выражения у мусульман-
ских народов // Арабская средневековая культура и литература. Мо-
сква: Наука, 1978. сс. 89–112.

6. Новые Иерусалимы. Иеротопия и иконография сакральных про-
странств / Ред.-сост. А.М. Лидов. Москва: Индрик, 2009.

7. Червонная С.М.. Современная мечеть. Отечественный и мировой
опыт Новейшего времени. Торунь: Польский институт исследований 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

55

мирового искусства; Изд-во Тако, 2016.
8. Шукуров Ш.М. Образ Храма. Москва: Прогресс-Традиция, 2002.
9. Behrens-Abouseif D. Islamic Architecture in Cairo: an Introduction.

Leiden: Brill, 1989.
10. Jairazbhoy R.A. The architecture of the Holy Shrine in Makkah // Hajj in

Focus / ed. Z.I. Khan, Y. Zaki. L., 1986. pp. 151–169.
11. King D. A. The sacred direction in Islam. A study of the interaction

of religion and science in the Middle Ages // Interdisciplinary science 
reviews. 1985. Vol. 10. pp. 315–328.

12. Kononenko E. Competition Projects for New Mosque of Kazan: A Range
of Image Searches // Problems of Arts and Culture. International scientific
journal. 2023. Vol. 17. № 1. pp. 3–14.

13. Mohd Rasdi M.T., Utaberta N. Mosque Architecture in Malaysia //
Journal Alam Bina. 2007. № 9 (3). pp. 1–24.

14. Rubin U. The Ka’ba: Aspects of Its Ritual Functions and Position in Pre-
Islamic and Early Islamic Times // Jerusalem Studies in Arabic and Islam.
1986. V. 8. pp. 97–131.

15. Steinhardt N.S. China’s Earliest Mosques // Journal of the Society of
Architectural Historians. 2008. Т. 67 (3). pp. 330–361.

16. https://tlp-ab.ru/main/51/
17. https://www.evening-kazan.ru/articles/chernaya-kubicheskaya-na-vode-

v-kazani-obsuzhdayut-novyy-smelyy-proekt-sobornoy-mecheti.html
18. https://archi.ru/russia/98600/arkh-moskva-nagrady
19. https://archi.ru/russia/98602/arkh-moskva--vpechatleniya

Yevgeniy Kononenko (Rusiya)
MÜASİR MƏSCİD MEMARLIĞINDA KƏBƏƏ OBRAZI: 
KAZANDAKI MÜSABİQƏYƏ DÖNÜŞ
Yaxın keçmişdə keçirilən “ArxMoskva 2023” memarlıq sərgisində Ka-

zanda Böyük məscidin yeni layihəsi təqdim olundu ki, burada memarlar 
daxilində günbəzli ibadət zalı olan qara kub şəkilli nəhəng bina tikməyi təklif 
edirlər. Tatarıstan rəhbərliyi tərəfindən guya artıq bəyənildiyi bildirilən bu 
layihə keçənilki müsabiqənin iştirakçılarında anlaşılmazlıq doğurdu və qəbul 
edilmədi. Müasir məscid memarlığında Kəəbə formalarına müraciət edilməsi 
halları mövcuddur, lakin bu – “Məkkə ziyarətgahı obrazından istifadə edilməsi 
nə dərəcədə məqbul və məqsədə müvafiqdir?” – sualını heç də aradan qal-



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

56

dırmır. Məqalədə bu layihənin orijinallıq aspektləri və onun artıq keçirilmiş 
müsabiqənin şərtlərinə uyğunluğu təhlil edilir. 

Açar sözlər: müasir məscid, memarlıq layihələri, Kəəbə, Kazan Cümə 
məscidi, ArxMoskva.

Евгений Кононенко (Россия)
ОБРАЗ КААБЫ В СОВРЕМЕННОЙ АРХИТЕКТУРЕ МЕЧЕТИ:
ВОЗВРАЩАЯСЬ К КОНКУРСУ В КАЗАНИ
На недавней архитектурной выставке «АрхМосква 2023» был 

представлен новый проект Большой мечети в Казани, в котором ар-
хитекторы предлагают возвести огромное здание в виде черного куба 
с вписанным в него купольным молитвенным залом. Этот проект, 
якобы уже одобренный руководством Татарстана, вызвал недоумение 
и неприятие участников прошлогоднего конкурса. Обращение к фор-
мам Каабы имеет прецеденты в современной архитектуре мечети, что 
не снимает вопрос – насколько допустима и уместна эксплуатация 
образа мекканской святыни? В статье анализируются аспекты ори-
гинальности данного проекта и его соответствие задачам уже про-
веденного конкурса. 

Ключевые слова: современная мечеть, архитектурные конкурсы, 
Кааба, Казанская соборная мечеть, АрхМосква. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

57

FIGURES

Fig. 1. The project of the Kazan Cathedral Mosque from
«Tsimailo Lyashenko & Partners». 

Fig. 2. Baitul Mukarram Mosque, Dhaka, Bangladesh. 1959–1963.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

58

Fig. 3. Mosque n. by Magomed Dadaev, Zakan-Yurt. 2011.

Fig. 4. The stand of the bureau «Tsimailo Lyashenko & Partners»
at «ArchMoscow 2023».



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

59

Fig. 5. The project of bypassing the prayer hall of the Kazan mosque.

Fig. 6. Hassan II Mosque, Casablanca, Morocco. 1986–1993.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

60

UOT 7.067

Камола Акилова 
доктор искусствоведения, профессор,
заслуженный работник культуры РУз

Галерея Изобразительного искусства Узбекистана
(Узбекистан)

kamola-nur@rambler.ru

РОЛЬ ДОИСЛАМСКОГО МИРОВОЗЗРЕНИЯ АРАВИИ
В ФОРМИРОВАНИИ ОСНОВ ИСЛАМСКОЙ 

ХУДОЖЕСТВЕННОЙ КУЛЬТУРЫ

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416408

Аннотация. В статье рассматривается проблема генезиса исламско-
го искусства, и в частности изучение доисламских мировоззренческих 
представлений Аравийского полуострова. В некоторых исследовани-
ях акцентируется отсутствие каких-либо художественных традиций 
арабов в доисламский период, тем самым в формировании исламско-
го искусства отдавая большую долю предшествовавшим культурным 
достижениям завоеванных стран. На наш взгляд, существовали опре-
деленные культурные коды, отражавшие религиозные, философские, 
мировоззренческие представления арабов в предшествующий исламу 
период. Мир образов и представлений доисламской Аравии V–VII вв., 
их символических и содержательных значений находит свою дальней-
шую интерпретацию в искусстве различных стран уже исламского пе-
риода, соединяясь с локальными традициями и мировоззренческими 
установками.

В конкретных памятниках искусства и культуры можно проследить 
в одних случаях, общность, схожесть представлений и верований, ко-
торые стали базой для поэтического и художественного творчества; в 
других при всем различии и несхожести возникало новое искусство, в 
котором философия ислама с помощью доминанты Слова диктовала и 
«легитимизировала» все существующие визуальные пространства, соз-
давая новый язык и новый тип искусства. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

61

Ключевые слова: исламское искусство, Аравия, доисламская куль-
тура, культурные коды, предок-прародитель, космологические культы.

Введение. Проблемы ислама и исламской культуры всегда на-
ходили и находят свое отражение в различных научных дисципли-
нах. Строительство и создание Центра исламской цивилизации в 
г.Ташкенте по инициативе Президента Республики Узбекистан Ш. М. 
Мирзиеева способствовало активизации исследовательской мысли, 
став источником вдохновения для новых теоретических работ в дан-
ной сфере.

Исламское искусство представляет собой одну из сокровищниц 
мировой художественной культуры, интерес к которому не только не 
угасает, но и не перестает возрастать. Историография исламского ис-
кусства очень обширна и дифференцирована по странам, историче-
ским периодам, династиям, видам искусства, методологическим под-
ходам, конкретной проблематике, музейным коллекциям, шедеврам 
и др. В этой обширной проблематике наше внимание привлекла та-
кая сложная проблема как генезис искусства ислама, а именно пере-
ходный период от доисламского искусства арабов к исламскому. В 
некоторых существующих исследованиях акцентируется отсутствие 
каких-либо художественных традиций арабов в доисламский период, 
тем самым в формировании исламского искусства отдавая большую 
долю предшествовавшим культурным достижениям завоеванных 
стран.

Мы столкнулись с тем, что в этом вопросе существуют самые разные 
точки зрения. Например, как отметил О. Грабар: «Никакого исламско-
го искусства до существования ислама быть не могло и в практических 
целях за базисную дату – postquet – начала формирования исламского 
искусства можно принять канонический 622 год. Это был год хиджры, в 
котором пророк Мухаммад обосновался в Медине как глава маленькой 
мусульманской общины, и который, таким образом, стал первым годом 
мусульманского календаря» [1, 25]. Известный исследователь, призна-
вая определенную событийность в Западной Аравии, все же отказывает 
региону в существовании каких-либо важных памятников или художе-
ственных идей в тот период, и даже отмечает «что еще не были развиты 
хоть сколько-нибудь значительные представления об искусстве», тем са-
мым, предлагая начать отсчет исламского искусства с 634 года, когда со-



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

62

хранившиеся памятники появились в период завоевания исламом этого 
региона [2, 25]. 

Все же, как нам представляется, об исламском искусстве невозмож-
но говорить, не изучив предшествовавший ему период. Нам видится, 
что именно в этой проблеме: изучении маргинального «пространства» 
– от доисламского к собственно исламскому – заключены ключевые 
моменты не просто перехода от одного искусства к другому, от одних 
традиций к другим, но и переход от одного мировоззрения в осмыс-
лении мира к иному миропониманию, которое распространилось в 
свое время «мечом и Словом», но впоследствии внедрилось в сознание 
определенной части человечества на многие столетия как истинный 
путь Бытия. 

Нам представляется, что, говоря о генезисе исламского искусства 
важно выделить несколько факторов, которые сыграли свою роль в 
его формировании. И одним из первоначальных факторов является, на 
наш взгляд, доисламская культура Аравийского полуострова, которая 
привлекала внимание разных исследователей. Причем, если одни ис-
следователи признавали ее существование, другие однозначно отвер-
гали. Однако актуальным остается вопрос: можно ли говорить о су-
ществовании не то, чтобы традиций, но определенных «культурных 
кодов» миропонимания и мирочувствования, которые имели место в 
доисламской культуре и могли найти свое развитие в культуре ислама 
не только Аравийского полуострова, но и исламском искусстве раз-
ных стран? Данная проблематика интересовала многих авторов, есть 
круг источников, в которых поднимаются разные аспекты доисламской 
культуры Аравийского полуострова [3].

Как отметил известный британский историк и востоковед Де Лейси 
О’Лири: «Ислам не может быть оценен по достоинству теми, кто иг-
норирует непрерывное культурное развитие, имевшее место в Аравии, 
и отказывается признавать, что на протяжении многих веков в страну 
проникало культурное влияние с соседних территорий… Изоляции, по 
сути не было, или она являлась относительной» [4, с.30]. Оставим пока 
«культурное влияние с соседних территорий» (это будет предметом ис-
следования в последующих статьях), и попытаемся сосредоточиться на 
собственно доисламских основах арабской культуры V–VIII веков.

Как известно, арабская народность в раннем средневековье сфор-
мировалась на основе арабов-кочевников, живущих по законам пле-



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

63

менного родства, и арабизированного местного населения, «внесшего 
вклад в создание новой культуры». Сами кочевые и оседлые племена, 
проживавшие на территории Палестины, Сирии и Месопотамии назы-
вали себя по имени родов, племен, племенных союзов, в то время как 
соседние народы их называли «арабы», т.е. «степняки», «кочевники». 
Несмотря на многоликость племен, «доисламская Аравия представ-
ляла собой одну этнокультурную общность со сходными морально-
правовыми нормами, однотипной системой мировоззрения, которую 
условно можно назвать «бедуинской» [5, с.75]. На формирование спец-
ифической культуры доисламской Аравии большое воздействие оказа-
ли создание колоний или поселений, открытие регулярных торговых 
путей, создание рынков или поселений арабов вдоль границ, «так что-
бы культура, усвоенная там, просачивалась обратно в племена пусты-
ни» [6, с. 32]. 

Наше внимание привлекло исследование духовного мира арабов 
«поры так называемого неведения, джахилии», а также их «коллек-
тивная память», существо их художественной картины мира, образов, 
сюжетов, представлений и символов. А главное исследование картины 
творения, доисламских космогонических и космологических легенд, 
сравнение космогонии ислама и аравийского язычества.

Здесь уместно вспомнить изречение великого Аль Бируни: «Когда 
арабы жили в пустынях, они были народом бесписьменным и для увеко-
вечивания чего-нибудь прибегали к запоминанию и изустной передаче. 
Поэтому-то поэзия и стала для них вместилищем знаний и памяткой о 
битвах и родословиях» [7, с. 75]. 

Племенная разобщенность бедуинов породила и локализацию по-
этических школ племен абс, асад, амир ибн са са а, бакр, таглиб, ху-
зайл и др., так как «обслуживало духовные потребности каждого из 
племен». Изучение устной бедуинской поэзии раскрывает мир поня-
тий языческой Аравии, его образов и сюжетов, раскрывающих истори-
ческое сознание. Интересно, что этимология слова аш-ши’р (поэзия) 
означало «знание», «ведение» и о поэте говорили: «Поэт называется 
ша’ ир, потому что он знает или чувствует то, чего не знают прочие 
смертные» [8, с. 61]. Впоследствии, в культуре периода ислама, поэзия 
займет свое достойное место, выражая не только поэтическое стихос-
ложение или поэтический склад ума, но и, в целом, представление о 
Творце, миропорядке и человека в нем.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

64

Как отмечали специалисты, центральным ключевым понятием 
рядового бедуина был акт порождения, который восходил к предку-
прородителю. Стержневой проблемой является отношение к аврамиче-
скому символу, который рождался в динамике осмысления эпических 
преданий и только у Мухаммада получил законченное выражение. 

Можно выделить три главных вида этнонимов аравийского языче-
ства: 1) связанные с землей (скалой, камнем: бану сахр, бану джандал, 
бану габра, бану хазн; 2) связанные с растительностью (дерево, корни 
дерева или растения (бану шаджара, бану ханзала, бану сумма); 3) свя-
занные с животными и птицами (бану асад, бану са’салаб, бану наср) [9]. 
Так, например, почитание предков через камни, способствовало тому, 
что эти камни превратились в камни-предки, объекты культа. Культ кам-
ня-божества мог быть выражен через скалу, утес, горный выступ или 
приметный крупный камень. В этом смысле понимание Каабы как куль-
та черного камня приобретает свой первоначальный смысл, так как Ка-
аба почиталась как место присутствия Творца мира задолго до того, как 
Аллах стал общеаравийским божеством.

Интересные сведения о культе камня приводит Ибн ал-Калби: «Когда 
человек был в пути и делал привал, он брал четыре камня, выбирал из 
них самый красивый и делал его своим Господом (рабб-ан). А из осталь-
ных трех делал подставку для котла…. Они приносили жертвы и закалы-
вали жертвенных животных перед каждым идолом и старались снискать 
их милость. При этом они признавали превосходство Каабы над ними» 
[10, с. 189].

Культ камня нашел свое воплощение в регионе Центральной Азии, 
достаточно вспомнить намогильные камни-плиты с эпиграфическими 
надписями, которые в исламский период еще больше усиливали куль-
товое почитание и благопожелание. Происхождение первочеловека от 
камня без участия Божества было характерно и для хурритской, хетт-
ской мифологии, а также мифологии древних греков [11, с. 84]. К приме-
ру, в Центральной Азии, культ предков нашел свое дальнейшее развитие 
в культе святых в исламский период, в визуализации которого активным 
компонентом стали камни.

Как отмечали исследователи, понимание происхождения человека 
от растительности и уподобление его росту дерева и его ветвей так-
же имеет древние корни в библейской поэтике и в более древних ан-
тропогонических мифах, в которых человек является частью природы. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

65

Можно вспомнить, что в Авесте первая пара людей «выросла» из земли 
в виде растения [12, с. 87]. Сравнение родословия с корнями, ветвями 
дерева впоследствии стало устойчивой метафорой в арабской поэзии 
древнего и средневекового периода. Впоследствии эта метафора най-
дет свое отражение не только в аравийской поэзии, но и в развитии ар-
хитектуры, миниатюрной живописи исламского периода разных стран.

В бедуинской поэзии отсутствует мотив «первочеловек-глина», но он 
появляется в Коране, как одна из двух версий происхождения людей: из 
глины и песчаной пыли. Двоякость версий, наверное, объясняется дву-
мя типами хозяйствования, кочевым и земледельческим, которые соот-
ветствовали природному ландшафту Аравии. Скорее всего, в этом на-
шло отражение влияние арамейско-сирийской христианской традиции, 
вобравшей в себя образы эпических преданий древнего Междуречья, 
которая, затем вошла «в библейский эпос, а затем и в иудейскую и хри-
стианскую богословскую литературу, и в фольклор», закрепившись впо-
следствии в Коране.

Доисламский мир культуры арабов представлял собой неопреде-
ленный хаос единичных существований предков-родоначальников, от 
которых велись родословные, представляя собой множественность, 
отсутствие единого предка. Именно эту идеологию множественности 
и разобщения отверг Мухаммед в Коране, противопоставляя дискрет-
ному мировосприятию свой религиозный монизм [13, с. 90]. Появи-
лась логическая цепь: первочеловек – Адам – сотворен Богом из земли 
– глины или праха земного, а люди после него – из «сгустка крови» или
из «капли семени». Вместо разнообразных версий происхождения от-
дельных родов «появилось единое прошлое человеческого рода», что 
усилило этническую идентичность. Пришло осознание, что Земля – 
это единое целое, вместилище «миров», на ней «и горы, и деревья, и 
животные, и людей множество», а над ней небо, в котором «и солнце, 
и луна, и звезды».

В то же время, существующие исследования позволяют сделать вы-
вод о том, что появление ислама с его сопутствующей философией, куль-
турой, цивилизационным значением было подготовлено на протяжении 
длительного периода и нашло отражение в поэзии доисламской Аравии. 

Здесь уместно вспомнить поэта Зайда б.Нуфайла (умер в начале VII 
в.), в доисламских произведениях которого повторяется кораническое 
повествование о сотворении земли и ее устройство:



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

66

Я свой лик предаю Тому, кого земля
Что тяжелые каменья, носит.
Распростер Он ее – и она утвердилась;
Укрепил Он ее
И горы на ней утвердил.

Наше внимание привлекли доисламские аравийские культы, в част-
ности, культ солнца. Как пишет ал-Алуси: «Арабы думали, будто солн-
це есть ангел – разумный и одушевленный; оно – основа лунного света 
и планет. Все, что существует на земле, по их верованиям, произошло 
от него. Оно стоит у царя небесной сферы – и уже потому достойно 
почитания, поклонов и молитвы. По своему религиозному закону они 
изготовили для него идола, в руке которого была драгоценность; цвет 
этой драгоценности походил на цвет огня. У идола была и своя обитель, 
построенная в его имя; было у него множество храмов в деревнях и ве-
сях, в коих служили ему хранители (саддана), покровители (каввам) и 
вратники (хаджаба). Все они приходили в обитель и молились солнцу 
три раза в день; больные же постились сему идолу, молились перед ним, 
обращались к нему как к ходатаю. Всякий раз, как солнце всходило, за-
ходило или вставало посредине неба, они совершали земной поклон» 
[14, с. 182].

Также почиталась и луна, которую дифференцировали как «лун-
ный идол», «держащий в руке драгоценность» и высеченный в форме 
«тельца», также ведает «подлунным миром» и управляет им. Луне по-
свящались определенные дни постов, розговенье после которых начи-
нались подношения даров [15, с. 183]. Особую роль занимали планеты 
и звезды, к ним вопрошая дождь, обращались древние арабы с особой 
молитвой, которая впоследствии была заменена молитвой-намозом. 
Как указано в источниках: «Они хвалили некоторые звезды… и пори-
цали другие потому, что наблюдали за дождем в дни заката сих звезд. 
Любая планета, клонящаяся к закату в дождливый день… заслуживала 
одобрения и хвалы, ибо считалась благой и полезной. Они возносили 
хвалу этому закату и, перенеся эту хвалу на планету, говорили о ней 
хорошо. В противном случае они порицали злосчастную планету» [16, 
с. 183]. Кстати, древнеарабская ритуальность, посвященная дождю, 
напоминает шаманские практики, которые также имели место в куль-
тах Центральной Азии.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

67

Древнеаравийская поэзия демонстрирует признание джахилийским 
человеком одухотворенности природы. Земледельческий тип хозяй-
ствования, с его культом плодородия, сменой времен года, чередова-
нием пробуждающейся и угасающей природы способствовали панте-
истическому восприятию окружающего мира. К тому же, племенная 
разобщенность, отсутствие доминирующей авраамической системы в 
вероисповедании, способствовало формированию многобожия. Так, 
например, В. Бартольд отождествлял Ваала и Аллаха [17, с. 87]. М. Пиот
ровский называл ал-Лат «богиней неба и дождя» [18, с. 310]. О. Би-
бикова считала, что небу покровительствует Аллах [19]. М. Элиаде и 
Д. Леминг считали, что роль Хубала заключалась в покровительстве 
дождя и воинов [20, с. 121]. Р. Мори отмечает преемственность по-
читания одного лунного божества Аллаха [21, с. 27]. Е.Резван вводит 
Исафа и Наилу в число божеств Мекки в качестве покровителей ве-
тра с дождем и плодородия [22, с. 93]. Боги, олицетворяющие разные 
силы природы, в представлении древних арабов наделялись огромной 
силой, чтобы карать грешников и миловать праведников. В их космо-
логии с одной стороны единство человека и природы, с другой «невоз-
можность их творческого объединения«, потому что кроме богов еще 
есть сверхественные силы, которые, оказываются еще выше богов. В 
целом, в космологии арабов в период джахилийи ощущается «влияние 
вавилонско-талмудической космологии». В домусульманский период 
арабы были весьма верующими, в каждом доме стояла хотя бы одна-
фигурка божества.

К примеру, такой момент как сложная космологическая система из 
нескольких небес, которая есть в исламе. Можно вспомнить слова из-
вестного хорасанского суфия XIII в. о том, как образ вещи, «которая на-
ходится в божественном Знании, возникает на Троне. С трона этот образ 
опускается на его Подножие, а от Подножия Он подвешивает этот образ 
на свете непоколебимых сущностей, а затем переводит его на уровень 
семи небес, а затем совмещает его со светом звезд и являет в мир ниж-
ний» [23, с. 37]. Вспомним, космологическая система в доисламских 
представлениях также состояла из нескольких небес, полусводом по-
крывая землю [24, с. 56]. 

Обобщая вышесказанное, можно отметить следующее. Доислам-
ские представления арабов отражают комплекс разных смыслов и зна-
чений, которые несли в себе элементы шаманизма, анимизма, фети-



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

68

шизма. Структурообразующим элементом в этом комплексе являлся 
нарастающий из века в век культ могущественных богов, от которых в 
представлении арабов зависела их судьба. Сама историческая, военно-
политическая, географическая, экономическая атмосфера Аравии VII–
VIII вв., объясняя доисламский политеизм, способствовала постепен-
ному зарождению новой религии ислама. 

Как отметил Е. Резван: «...ислам Мухаммада и первых праведных ха-
лифов, коранический ислам тысячами нитей был связан с культурой, ми-
ровоззрением, традициями предшествующей эпохи, хотя разрыв с ней 
провозглашался постоянно» [25, с. 43].

Мир образов и представлений доисламской Аравии V–VII вв., их 
символических и содержательных значений находит свою дальней-
шую интерпретацию в искусстве различных стран уже исламского 
периода, соединяясь с локальными традициями и мировоззренче-
скими установками. Результатом этих интеграционных процессов 
стало новое искусство, воплощающее в себе прошлое, настоящее и 
будущее. Важным для нас явилось то, что оно породило не только 
шедевры мирового уровня, но и то, что оно при всей множественно-
сти течений, школ, представлений представляло собой, прежде всего, 
цельное мировоззрение по отношению к Богу, человеку и его месте 
в мире. 

Успех ислама как монотеистической идеологии, основанной на 
аврамической традиции, стал возможен и получил впоследствии от-
ражения в памятниках искусства и культуры только благодаря син-
тезу культурных, религиозных, мифологических представлений 
завоеванных народов и стран с культурой и историческим опытом на-
родов Аравийского полуострова. Это был синтез культурных кодов и 
традиций арабов с предшествовавшими доисламскими культурными 
традициями народов завоеванных стран. В конкретных памятниках 
искусства и культуры можно проследить в одних случаях, общность, 
схожесть представлений и верований, которые стали базой для поэти-
ческого и художественного творчества; в других при всем различии 
и несхожести возникало новое искусство, в котором философия ис-
лама с помощью доминанты Слова диктовала и «легитимизировала» 
все существующие визуальные пространства, создавая новый язык и 
новый тип искусства. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

69

ПРИМЕЧАНИЯ
1. Грабар О. Формирование исламского искусства. – М., 2016.
2. Грабар О. Указ.соч., с. 25
3. Мец А. Мусульманский ренессанс. – М., 1973; Фильштинский И.М.,

Шидфар Б.Я. Очерк арабо-мусульманской культуры. – М., 1971;
Шидфар Б. Я. Образная система арабской классической литературы
(VI-XIIвв.). М., 1974г.; Очерки истории арабской культуры V-XVвв.
М., 1982г.; Резван Е. Коран и его мир. Санкт-Петербург, 2001г.; Де
Лейси О’ Лири. Доисламская история арабов. М., 2020; Мюллер А.
История ислама. От доисламской истории арабов до падения дина-
стии Аббасидов в XVIвеке. М., 2018г.; Нофал Ф.О. Диалектика авра-
мического символа. М., 2020 и др.

4. О’ Лири Д.Л. Доисламская история арабов. – М., 2020.
5. Очерки истории арабской культуры V-XVвв. – М., 1982.
6. О’ Лири Д.Л. Доисламская история арабов. – М., 2020.
7. Очерки истории арабской культуры V-XVвв. – М., 1982.
8. Крачковский И.Ю. Избранные сочинения. Т. 2.
9. Здесь можно вспомнить Ш.Шукурова, который в работе «Искусство

средневекового Ирана» генезис изобразительных форм в исламе свя-
зал с растительностью, животным миром, а потом уже и с человеком.
В определенной степени такое понимание формотворческих истоков,
вызывающих аналогии с миропониманием доисламской Аравии, дает
некоторое объяснение последующему развитию исламского искусства.

10. Нофал Ф.О. Диалектика авраамического символа. – М., 2020.
11. Очерки истории арабской культуры V-XVвеков. – М., 1982.
12. Очерки истории арабской культуры V-XV веков. – М., 1982.
13. Очерки истории арабской культуры V-XV веков. – М., 1982.
14. Нофал Ф.О. Диалектика авраамического символа. – М., 2020.
15. Нофал Ф.О. Диалектика авраамического символа. – М., 2020.
16. Нофал Ф.О. Диалектика авраамического символа. – М., 2020.
17. Бартольд В. Сочинения. Т.6. – М., 1966.
18. Пиотровский М. Аллат, ал-Лат. // Ислам. Словарь атеиста. – М., 1988.
19. Бибикова О. Аллах. В энциклопедии кругосвет. www.krugosvet.ru/

enc/kultura_i_obrazovanie/religiya
20. Eliade M. The encyclopedia of religion. Maxmillan, 1967/ Vol.1.Leeming

D. Jelous Gods and Chosen People: the Mythology of the Middle East. –
Oxford, 2004.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

70

21. Morey R. The Moon-God Allah in the Archeology of the Middle East. –
Newport, 1994.

22. Резван Е. Коран и его мир. – СПб., 2001.
23. Шукуров Ш. Хорасан. Территория искусства. – М., 2016.
24. Васильев Л. История религий Востока. – М., 1988.
25. Резван Е. Коран и его мир. – СПб, 2001.

Kamola Akilova (Özbəkistan)
ƏRƏBİSTANIN İSLAMAQƏDƏRKİ DÜNYAGÖRÜŞÜNÜN
İSLAM BƏDİİ MƏDƏNİYYƏTİNİN FORMALAŞMASINDA
ROLU 
Məqalədə islam incəsənətinin genezis problemi və xüsusilə, Ərəbistan ya-

rımadasının islamaqədərki dünyagörüşü təsəvvürlərinin öyrənilməsi nəzərdən 
keçirilir. Bəzi tədqiqatlarda islamaqədərki dövrdə ərəblərin hər hansı bədii 
ənənəsinin olmadığı vurğulanır və bununla da islam incəsənətinin formalaş-
masında işğal edilmiş ölkələrin öncəki mədəni nailiyyətlərinin payı böyüdü-
lür. Zənnimizcə, islamdan əvvəlki dövrdə ərəblərin dini, fəlsəfi, dünyagörüşü 
təsəvvürlərini əks etdirən müəyyən mədəni kodları mövcud olmuşdur. V–VII 
əsrlərdə islamaqədərki Ərəbistanın obrazlar dünyası və təsəvvürləri, onların 
rəmzi və məzmun əhəmiyyəti özünün sonrakı təfsirini müxtəlif ölkələrin artıq 
islam dövrü incəsənətində taparaq lokal ənənələr və dünyagörüşü nizamı ilə 
birləşir.

İncəsənət və mədəniyyətin konkret abidələrində bir sıra hallarda poetik 
və bədii yaradıcılığın bazasına çevrilmiş təsəvvür və inamların ümumili-
yini, oxşarlığını izləmək olar; digər hallarda isə fərqlərə və bənzərsizliyə 
rəğmən yeni incəsənət meydana çıxmışdır ki, burada islam fəlsəfəsi 
Kəlamın dominantlığının yardımı ilə bütün mövcud vizual məkanlara 
diktə edərək və onları “qanuniləşdirərək” incəsənətin yeni dilini və yeni 
tipini yaratmışdır.

Açar sözlər: İslam incəsənəti, Ərəbistan, islamaqədərki mədəniyyət, 
mədəni kodlar, ulu əcdad, kosmoqonik kultlar.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

71

Kamola Akilova (Uzbekistan)
THE ROLE OF THE PRE-ISLAMIC WORLDVIEW OF ARABIA
IN THE FORMATION OF ISLAMIC ARTISTIC CULTURE
The article deals with the problem of the genesis of Islamic art, especially 

the study of the pre-Islamic worldview of the Arabian Peninsula. It is 
emphasized in some studies that the Arabs did not have any artistic tradition in 
the pre-Islamic period, and thus the role of the previous cultural achievements 
of the occupied countries in the formation of Islamic art is emphasized. In 
our opinion, there were certain cultural codes that reflected the religious, 
philosophical, and worldview ideas of the Arabs in the pre-Islamic period. 
The world of images and ideas of pre-Islamic Arabia in the 5th-7th centuries, 
their symbolic and content significance found its further interpretation in the 
art of the Islamic period of different countries and combined with the local 
traditions and worldview order.

You can trace the generality and similarity of ideas and beliefs that have 
become the basis of poetic and artistic works in some cases in concrete 
monuments of art and culture; in other cases, a new art emerged despite the 
differences and similarities, where Islamic philosophy created a new language 
and a new type of art by dictating and “legitimizing” all existing visual spaces 
with the help of the dominance of the Word.

Key words: Islamic art, Arabia, pre-Islamic culture, cultural codes, great 
ancestor, cosmogonic cults.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

72

UOT 7.04

Leyla Isayeva 
Baku Choreography Academy

(Azerbaijan)

mammadova_leyla@yahoo.com

HISTORICAL SUPPOSITIONS FOR THE FORMATION
OF NATIONAL THEMES IN ARTISTIC CULTURE

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416418

Abstract. The fine arts of Azerbaijan have a rich and substantial prehistory 
with various artistic styles. Economic, trade and cultural relations emerged 
in the country, which grew into international relations quickly even in the 
period of the early Middle Ages. The advantageous geographical position 
of Azerbaijan, its location at the crossroads of East and West, as well as 
important caravan routes led to the formation of various artistic styles. These 
artistic styles have evolved, mixed with each other and formed new forms 
over the centuries, which influenced the development of artistic culture as a 
whole in their turn [4, p. 70-71].

Samples of national symbols already began to take shape in Azerbaijan in 
the period of the early Middle Ages, which covered various areas of public 
life and reflected in artistic culture. These symbols became more and more 
over time. Symbolic features acquired rock paintings, astral signs, patterns on 
carpets and schematics on ceramic products. Many of them formed the basis 
of the emerging images of national symbols over time and ultimately, led to 
the formation and artistic enrichment of national themes in the artistic culture 
of Azerbaijan.

New styles formed in art and gave rise to new artistic traditions later, 
during the period of the mature Middle Ages and especially on the eve of 
modern times. The importance of the Tabriz school of miniature grew and 
developed its own artistic style [7, p. 11-14]. Other styles emerged under 
the influence of this school, which reflected the canons of the Tabriz school. 
One of these styles is the so-called “Kajar style”, which embodied elements 
of medieval miniature and European figurative art of a later time. Such a 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

73

“synthesis” took root well and probably, acquired the status of national art 
until the beginning of the 20th century.

Key words: The fine arts of Azerbaijan, postmodern art, Tabriz school of 
miniature, “Kajar style”.

Introduction. Fundamental changes took place in the themes and most 
importantly, in the ideological and aesthetic perception of secular realistic art 
during the Soviet period. Meanwhile, some classical canons were accepted 
by the new realistic art. So, in particular, decorativeness and diminutiveness 
formed the basis of some artists’ works. The beginnings of a new style 
appeared, which could be described as postmodern in the domestic fine arts 
a few decades later. Appearing as an imitation of Western art, the Azerbaijani 
postmodern acquired features soon that could be qualified as a manifestation 
of the national character. The national character of abstractionism was still 
weakly manifested in the early works by Goyur Yunus, Sirus Mirzazadeh, Ismail 
Mammadov, Enver Asgerov, Mir Teimur, Yusif Mirza, Gunay Mehdiyeva and 
others, but soon (as their creative style and artistic outlook develop), national 
modernism acquired a special scope, as if heralding the beginning of a new 
period in the development of avant-garde art. Thus, the end of the 80s-90s can 
be considered the beginning of the formation of national postmodern art. A 
group of young artists, such as Zakir Huseynov, Elchin Aliyev, Faig Ahmed, 
Teimur Daimi and some others joined the national postmodern style in the 
2000s. The contemporary postmodern art of Azerbaijan is represented by the 
work of these and other artists.

The interpretation of the main material. The modern postmodern fine 
arts of Azerbaijan have roots dating back to the artistic culture of the Middle 
Ages. It was the stylistic features of medieval art that determined the essence 
of native postmodernism largely in the context of the manifestation of the 
national character. So, an important feature of modern postmodernism is the 
manifestation of the national character and themes reflected in the composition 
of the work. They manifest themselves more often in specific artistic symbols. 
These symbols form the visual basis of genetic memory and are the ideological 
and artistic basis of the works. In our opinion, these symbols consist of several 
basic elements in the work of artists, which include:
−	 Natural monuments;
−	 Historical and architectural monuments;
−	 Musical instruments;



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

74

−	 Artistic works and products;
−	 Stylized artistic motifs;
−	 Household items;
−	 Pictures of national heroes (fictional or historical);
−	 Pictures of living beings (real and mythological) taken from folklore.

Each of these elements has its own significance in forming the structural 
and compositional solution of works of art created by Azerbaijani artists 
over the past decades. It is also important to note that some features of 
national themes – decoration, miniature, painterliness – can also appear 
in realistic art in stylistic terms [6, p. 35]. Moreover, the abovementioned 
forms manifested themselves in the work of a number of Azerbaijani artists, 
such as Gazanfar Khalykov, Ismail Akhundov, Taghi Tagiyev, Asaf Jafarov, 
Rasim Babayev, Kamal Ahmed, Javad Mirjavadov and others from the 20s 
to the 80s. In particular, the famous painting “The Funeral of Ferdowsi” by 
G. Khalilov was painted in a miniature style, where the artist introduced 
elements characteristic of the construction of medieval miniature plots into 
the extensional-dimensional solution of the composition. The motives of 
national life also manifested themselves in the famous painter T. Tagiyev’s 
work, the author of the painting “The Carpet Seller”, in which, according to 
some ideas, the artist depicted himself. There are many such examples. From 
this it is clear that motifs of decorativeness in terms of national themes existed 
in the fine arts of Azerbaijan throughout the 20th century. Later, already at the 
turn of the 80s-90s, when some artists were actively involved in the search for 
new abstract forms to embody their ideas, the motifs of national themes also 
entered postmodern art. These motives were actively used by representatives 
of the so-called “generation of the 60s”, among which were Kamal Ahmed, 
Tofig Javadov, Farhad Khalilov, Altai Hajiyev, Rasim Babayev, Fazil Najafov 
and some others. Summarizing the plot with motifs, which is characteristic 
of national themes, these artists achieved the emergence and dissemination 
of new creative principles. Gradually, these artists formed their own creative 
worldview, different ideas and views on life and art arose. Their worldview 
was not a reflection of classical postmodernism (although the constructive 
and ideological principles were borrowed from Western art), but went back to 
the origins of national self-consciousness. This is how the modern historical 
suppositions for the national postmodern fine arts of Azerbaijan, which are 
represented primarily by artists of the middle and young generation, have 
developed.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

75

One of the basic principles of any art is the definition of style. Style is an 
important component of the compositional and ideological-aesthetic content 
of the work. The same applies to contemporary art as well. Moreover, when 
the importance of conceptual art is growing in modern conditions, style 
performs the function of a fixer, as if outlining the descriptive language of 
the work and explaining its ideological and artistic content. “Artistic style 
is formed on the basis of various iconic media as an informational, semiotic 
system. In the case of correct code translation, each time we get a chance 
to reconstruct the artistic picture of the world, which is fixed by style” [1, 
p. 192-193].

It is also important to note that symbolic signs, which go back to the 
ancient Turkic tradition, also actively participate in the formation of the 
ideological and aesthetic foundations of modern postmodern thinking. 
There are many signed interpretations that have not only artistic, but also 
semiotic significance in Teimur Daimi’s work, who is one of the most 
advanced conceptualists of contemporary art. Such are the astral signs – the 
moon, the sun, the stars in particular, which are found in one interpretation 
or another in the compositions of various artists. The stretched crescent is 
a very characteristic symbolic image of the Absheron landscapes by Zakir 
Huseynov (“Buzovna”, 2004, “Sunny Day”, 2000s). The same can be said 
about the conceptual landscapes by Kamal Ahmed, where the moon-ghost 
acts as a fixer of the psychological impact on the viewer (“Goradil”, 1980s, 
“Artist and Life”, 1980). Sometimes the sun performs the same function. 
One way or another, astral signs influence the formation of associations 
by carrying a subconscious semantic predestination, as if “directing” the 
artist’s work. “The Altai tradition caught the divine emanation sensitively 
and structured itself in accordance with it. Traditionalists claim that the 
Sun with eight rays and the eight-pointed star are the oldest symbols of the 
divinity. Eight is also associated with a burning bush – a tree that burns, but 
does not perish” [11, p. 116].

It is clear from the above mentioned that the motives of the national tradition 
are closely related to the work of artists who use them in their compositions 
not only to give national themes, but also a certain philosophical content to 
the works. For example, such are the compositions by Mir Teimur, Teimur 
Daimi, Rashad Mehdiyev and a number of others.

Contemporary postmodern art manifests itself in all types of fine arts. 
At the same time, the “leader” is considered to be painting, in which the 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

76

characteristic features, as well as the visuality and figurativeness of 
contemporary postmodern art are especially manifested clearly and vividly. It 
is interesting that there have been more supporters of “national conceptualism” 
in recent years, while the priorities of Western abstraction are noticeably 
degrading in native art and unlike the 90s art, have already been pushed into 
the background.

One of the interesting features of the national postmodern is the myth, 
a fictional image, which are brightly endowed with a national character 
and color. Moreover, this is already happening on the eve of the formation 
of the national postmodern and manifests itself in the artists’ works of the 
classical generation. “There was a tendency to myth-thinking, symbolism, 
ambivalence and polysemantic signs and images in modern Azerbaijani 
painting, as well as in the art of other post-Soviet republics in the 80-90s 
of the 20th century. According to some researchers, even earlier, starting 
from the end of the 60s, the time, which is considered to be the beginning 
of modern art itself, this tendency towards mythological and symbolic 
significance and imagery was revealed in the works by Rasim Babayev and 
Javad Mirjavadov” [9, p. 156].

The contemporary postmodern fine arts of Azerbaijan are represented by 
many names. There are both young artists and masters of the brush of the middle 
and even older generation among the artists who adhere to postmodernist 
views. These artists are Enver Asgerov, Mir Teimur, Aida Mahmudova, Ashraf 
Geybat, Zakir Huseynov, Faig Ahmed, Orkhan Huseynov, Rashad Mehdiyev 
and many others. Each of them has developed his own creative style, which 
are different from the others. Everyone has their own outlook. However, they 
are united by something in common – the desire to convey the world as they 
see it, exactly in the context of unrealistic perception. An equally important 
common feature of their work is the national theme, which usually manifests 
itself in characteristic symbolic details. The national theme often makes itself 
felt in the selection of colors – the brighter they are, the more national color 
in traditional perception. The art of the East has attracted with its bright and 
colorful palette since ancient times, which is clearly manifested, for example, 
in the Tabriz miniatures. Many modern artists have adopted this tradition and 
create paintings that distinguish for their color.

“Avant-gardism is an aesthetic concept that expresses the essence of the 
“age of the atom”, the “age of automation and cybernetics”, the “space age” 
by means of art; at the same time, artists use the achievements of modern 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

77

science and technology in their work” - [10, p. 64] wrote the well-known 
Soviet art theorist I. Matsa. About half a century has passed since these 
lines were written, but their main principle has remained unchanged. Today, 
representatives of the native avant-garde style apply the innovations of 
technology successfully to saturate their compositions with diverse artistic 
elements. In particular, the artist Rashad Mehdiyev uses laser illumination 
with great success, which gives the effect of spatial perception to his planar 
compositions.

Modern conceptual art is clearly manifested in the famous artist Farhad 
Khalilov’s work. His conceptualism is reflected in the linear landscape, where 
the horizontal construction of the composition consists of at least three parallel 
divisions - earth, sea and sky. But at the same time, the artist’s portraits are 
also endowed with conceptual components, although he is more known as a 
landscape artist. A portrait for Khalilov is a human, and a human is a part of 
nature. A human returns to his original position by closing the circle, becomes 
a part of nature and accordingly, of the landscape, a “portrait of nature”. “The 
portrait genre in the artist’s work is not dominant, since the artist is known as a 
landscape artist both in the world and in Azerbaijani art, who is glorifying his 
native Absheron and a representative of new modernism. But, nevertheless, 
portraits and his characters, landscape compositions with figures of people, 
paintings with figures against the background of nature in the process of labor 
are among the best works of the master, who perceives human as part of 
nature” [2, p. 21].

Characteristic details of the national landscape can also be found 
in Enver Asgerov’ works, who is a recognized master of the brush, a 
representative of avant-garde art. Parks and alleys, sands and rocks, sea 
and sky – all this is characteristic of the artist’s work that gravitates either 
to a realistic or to an abstract perception of the Absheron landscapes, 
which is native to him [3, p. 1].

Conclusion. It must be said that color continued to be of great importance 
for many Azerbaijani artists’ work. Some researchers associate this with 
genetic memory that pops up and manifests itself in the paintings of the artists 
of the classical generation. “Azerbaijanis ... have completely sophisticated 
senses of rhythm and color. The color palette of our artists is very variegated, 
to match the diversity of the mountain meadow pastures of our semi-nomadic 
ancestors. It is sufficient to recall the diversity of the paintings by Toghrul 
Narimanbeyov, Rasim Babayev and Nadir Abdurahmanov” [5, p. 105]. 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

78

REFERENCE:
1. Абдуллаева Р. Г. Культурология и теория искусства (проблемы

идентичности и диверсификации). – Баку, 2020.
2. Алиев А. И. Образ и гармония человека с природой в произведениях

Народного художника Азербайджана Ф. Халилова // Проблемы
искусства и культуры (Международный научный журнал), 2019, № 4
(70).

3. Аскеров Энвер. Каталог (автор вступительного слова Д. Вагабова). –
Баку, 2010.

4. Байрамов Т. Р. Типология искусства и диалог культур в контексте
проблемы традиции. – Баку, 2010.

5. Байрамов Т. Р. Менталитет азербайджанцев и азербайджанская
традиция // Проблемы искусства и культуры (Международный
научный журнал), 2015, № 2 (52).

6. Искусство Советского Азербайджана. Живопись. Графика.
Скульптура. – Москва, 1970.

7. Керимов К. Дж. Султан Мухаммед и его школа. – Москва, 1970.
8. Мир-Багирзаде Ф. А. Творчество народного художника Азербайджана

Тогрула Нариманбекова. – Баку, 2014.
9. Мирза Г. А. К вопросу об информативности современного азербайд

жанского изобразительного искусства // Проблемы искусства и куль

туры (Международный научный журнал), 2009, № 3 (29).
10. Маца И. Проблемы художественной культуры ХХ века. – Москва,

1969.
11. Саламзаде Э. А. Дизайн и информация. – Баку, 2006.

Leyla İsayeva (Azərbaycan)
BƏDİİ MƏDƏNİYYƏTDƏ MİLLİ MÖVZULARIN
FORMALAŞMASININ TARİXİ ŞƏRTLƏRİ
Məqalədə qeyd olunur ki, Azərbaycan təsviri sənəti, çoxçalarlı və 

rəngarəng bədii üslublarla zəngin olan keçmişə malikdir. Erkən orta əsrlərdən 
başlayaraq ölkəmizdə iqtisadi, ticarət və mədəni münasibətlər qurulmuşdur. 
Onlar çox tez bir zamanda beynəlxalq əlaqələrə çevrilmişlər. Azərbaycanın 
Şərq və Qərbin, eləcə də, karvan yollarının kəsişdiyi bir məkanda yerləşməsi 
bir çox sahələrdə müxtəlif bədii üslubların formalaşmasına da gətirib 
çıxarmışdır. Yüzilliklər boyu bu bədii üslublar bir-birilə qovuşmuş, yeni 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

79

formalar yaratmış və, öz növbəsində, bütövlükdə, mədəniyyətin inkişafına 
təkan vermişdir. Azərbaycan təsviri sənəti müxtəlif inkişaf mərhələlərindən 
keçərək postmodernism mərhələsinə qədəm qoymuş və bu istiqamətdə dünya 
əhəmiyyətli bədii əsərlərə imza atmışdır.

Açar sözlər: Azərbaycan təsviri sənəti, çağdaş postmodernizm, Təbriz 
miniatür məktəbi, Qacar üslubu, milli mövzular.

Исаева Лейла (Азербайджан)
ИСТОРИЧЕСКИЕ ПРЕДПОСЫЛКИ ФОРМИРОВАНИЯ 
НАЦИОНАЛЬНОЙ ТЕМАТИКИ В ХУДОЖЕСТВЕННОЙ
КУЛЬТУРЕ
Изобразительное искусство Азербайджана насчитывает богатую и 

насыщенную разнообразными художественными стилями предысто-
рию. Еще в период раннего средневековья в стране сложились экономи-
ческие, торговые и культурные взаимоотношения, быстро переросшие 
в международные взаимосвязи. Выгодное географическое положение 
Азербайджана, его расположение на стыке Востока и Запада, а также 
важных караванных путей, привели к формированию различных худо-
жественных стилей. В течение столетий эти художественные стили раз-
вивались, перемешиваясь между собой и образовывая новые формы, ко-
торые, в свою очередь, повлияли на развитие художественной культуры 
в целом.

Ключевые слова: изобразительное искусство Азербайджана, совре-
менный постмодернизм, Тебризская школа миниатюры, Каджарский 
стиль, национальная тематика.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

80

UOT 76

Aslan Khalilov 
PhD (Art Studies)

Azerbaijan State University of Culture and Arts
(Azerbaijan)

aslan.khalilov@admiu.edu.az

THE ROLE OF ALAKBAR RZAGULIYEV IN THE
GRAPHIC ART OF  AZERBAIJAN IN THE XX CENTURY

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416427

Article dedicated to the 120th anniversary of the birth of
Honored artist Alakbar Rzaguliyev (1903–1974)

Abstract. The article is dedicated to the 120th anniversary of the birth of 
Honored artist Alakbar Rzaguliyev (1903–1974), a prominent representative 
of 20th-century Azerbaijani graphic art A. Rzaguliyev is one of the artists 
who enriched our national cultural heritage. Numerous graphic works of the 
artist, which have a high artistic and aesthetic value and reflect the features 
of ancient national miniature traditions, are a clear indication of this. The 
merits we have highlighted are in his works on various topics, including “Old 
Baku”, “Our children”, “Our favorite writers”, “Azerbaijani fishermen”, 
“Azerbaijani tobacco growers”, “Azerbaijani cotton growers”, “Azerbaijani 
carpet makers”, “Students”, etc. can be observed on the plates in the series of 
linocuts named.

Key words: Azerbaijan, fine art, graphics, Alakbar Rzaguliyev, “Old 
Baku”.

Introduction. One of the most memorable pages of the development 
stage of our graphic art, which coincided with the middle of the 20th century, 
is related to the work of the outstanding graphic artist, Honored Artist of 
the Republic AlakbarRzaguliyev (1903–1974). A. Rzaguliyev, who was 
destined to live a fate unlike any other among Azerbaijani artists, confirmed 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

81

his creative “I” in the art world in a very short time, despite the contradictions 
he faced, is a quality that can arouse sympathy in others.

The interpretation of the main material. A. Rzaguliyev, who, despite 
being exposed to various spiritual and psychological pressures among 
young artists of that time, persisted in finding ancient traditions in his 
work and trying to update them, despite his continuous life in prison and 
exile, with his creativity that did not take long after his acquittal, tradition, 
and modernity in the field of easel graphics achieved an artistic solution 
to the problem.

At the time, he creatively developed the traditions of the People’s Artist 
Azim Azimzade and gained wide fame as a talented graphic artist with his 
realistic works. “It should be noted that like A. Azimzadeh, A. Rzaguliyev 
also created his works referring to his memory, and in them, he accurately 
“restored” the type, clothing, traditions, and customs of old Baku. However, 
if in Azimzade’s work, the main elements of the pictorial line were grotesque, 
bitter irony, Rzaguliyev’s works are more nostalgic for the old city, its 
inhabitants, disappearing narrow streets and huts, a special atmosphere that 
cannot be preserved in a city that is rapidly developing and changing its face 
with new buildings. belongs” [3, p. 45-46].

The naturalness of the artist’s works belonging to the early creative 
period, the reflection of the national traditions of the ancient city, the 
characteristic types of old Baku, and the artistic image of their everyday life 
are the main characteristics of the works that will bring him fame later. All 
these artistic merits can be observed in his paintings “White oil seller”, “Fish 
seller”, “Boot wiper” and “Musicians” drawn by him in 1927 with black ink. 
These works are of great importance in terms of the interest of the young 
generation of artists who have just started to form in Azerbaijan. It should 
be recalled that in the 20s and 30s, the desire of young Azerbaijani artists 
(G. Khalikov, A. Gaziyev, S. Salamzade, R. Mustafayev, A. Rzaguliyev, 
etc.) to breathe new life into the ancient national artistic traditions worried 
the Kremlin ideologues. therefore, efforts were made to dissuade them from 
this path with the repulsions carried out...

Being away from the world of art for a long time and dealing with alternating 
family concerns could not extinguish his love for creation. He confirmed this 
with the “Old Baku” series of linocuts he created after returning to Baku. This 
series, created with love for the ancient city and its people, literally brought 
the artist great and rightful fame.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

82

In his numerous works, the artist, who exhibits an extraordinary 
love for the distant past of his people, expresses his guidance to history 
and national ethnography at a high level, so these works can be called 
“the artistic encyclopedia of ancient Baku”. For this very reason, A. 
Rzaguliyev, who was called an “old artist” by his art friends because 
his works brought to life the distant past in a unique capacity, actually 
looked very fresh from an artistic point of view and had a youthful spirit 
in all his works.

Indeed, from the mid - 1950s until the end of his life, the artist, who 
tirelessly created a series of interesting and attractive linocuts, quickly became 
known as a graphic artist with a unique set of lines.

The great success of the artist’s first individual creative exhibition called 
“Old Baku” organized in the Central Exhibition Hall of the Ministry of 
Culture of the Republic in 1963 confirmed the correctness of his artistic 
practice and creative pursuits. This exhibition is dedicated to the 60th 
anniversary of the artist’s birth. More than 200 works of the famous graphic 
artist were displayed at the exhibition. At the opening ceremony of the 
exhibition, Baba Aliyev, the deputy chairman of the Union of Artists of 

Fig. 1. A.Rzaguliyev. “Musicians”. 1927.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

83

Azerbaijan, Ali Ismayilov, the head of the Art Department of the Ministry of 
Culture of the republic, and Khoja Mahammadov, the director of the State 
Art Museum of Turkmenistan, congratulated the jubilee.

“A. Rzaguliyev made a speech and thanked from the bottom of his heart 
for the sincere congratulations and stated that he will serve Soviet art with all 
his strength” [5].

 “Old Baku” continued to bring fame to the artist and he was awarded 
the honorary title of “Honored Artist of the Azerbaijan SSR” in 1964 for his 
service in the development of Azerbaijani graphic art.

Very quickly, the fame of the artist exceeded the borders of Azerbaijan. In 
this sense, it is appropriate to mention the high value given to his creativity 
in the press of foreign countries. The article dedicated to A. Rzaguliyev’s 
creativity in the 9th issue of 1964 of the “BildendeKunst” (“Fine Art”) 
magazine published in Germany says: “Rzaguliyev’s artistry is very bright. 
The artist understands life as it is, sees, feels, and creates its diversity even 
in the simplest things. It is impossible to look at the linocuts hanging in 
his workshop without smiling...” [6]. At the same time, in the article, the 
analysis of several graphic plates from the “Old Baku” graphic series of the 
artist, especially the work “Hoofing a bull” is given a lot of space.

Fig. 2. A.Rzaguliyev. “Hoofing a bull”. 1963.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

84

In 1965, by the order of the Dutch company “Mulenhof”, linocuts belonging 
to the artist’s “Old Baku” graphic series “Hoofing a bull”, “Water seller”, 
“Handing over the wool” and “Jugs” were bought and sent to the Netherlands. 
One of the facts confirming the international reputation of A. Rzaguliyev’s work 
is that his works were exhibited on five continents. “His “Cizbizkhana” and 
“Oxen in the water” works from the “Old Baku” series have been exhibited in 
19 countries, including Australia, Hungary, Vietnam, Czechoslovakia, France, 
Japan, the United States, and the “Soviet Stamp” exhibition in Togo” [5].

When A. Rzaguliyev wrote down what he observed at the beginning of our 
century, he looked at such events with the eyes of today. He touched on topics 
that could make the audience think, worry, and interest. More precisely, old 
themes were re-modernized by the artist’s imagination. Thus, watching his 
interesting linocuts, the viewer encounters interesting, memorable, individual 
characters in those works, and witnesses a great love for some ancient traditions 
of our nation, its simple, ordinary people. These works are remembered for 
their clarity, simplicity, deep meaning, dynamism, and nationalism which is 
noticeable at first glance.

Let’s also note that “many of the engravings, which reflect the old Baku 
types, show the strong influence of two creative trends in the works of A. 
Rzaguliyev: the original style of the “MollaNasreddin” literary school in 
Azerbaijani Soviet graphic art and the powerful realist traditions of the Russo-
Soviet artist. The positive result of these two trends is expressed in the artist’s 
works uniquely. Therefore, A. Rzaguliyev’s linocuts are far from mannerism, 
schematism that leads to artificial and lifeless molding” [2].

If we have to compare the creative features of the masters of easel 
graphics (Nadir Akhundov, RasimBabayev, BayimHajiyeva, Altay Hajiyev, 
Jamil Mufidzade) who worked in the sixties, which was the heyday of A. 
Rzaguliyev’s creativity, we will notice that there are certain similarities and 
differences in their search for artistic expression. So, if in the plates of N. 
Akhundov, A. Hajiyev, and J. Mufidzade, the intensity of detail and animation 
is prominent, on the contrary, in the works of R. Babayev, B. Hajiyeva and A. 
Rzaguliyev, the wide use of white surface and expressive silhouette of details 
is preferred. A. Rzaguliyev’s uniquely expressive silhouettes are precisely 
the characteristics that come from national and moral values and artistic 
principles.

A. Rzaguliyev’s series of linocuts (1967) depicting the north of Russia, 
the country where the artist had to live for many years, and brought many 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

85

sketches and pictures (1967) is unique and somewhat different. He was 
interested in everything: the lively life of the big port, the harsh poetry of 
the northern nature, and especially the unfading beauty of ancient Russian 
architecture, later all these impressions and sketches became the material for 
several beautiful engravings depicting the view of the Solevetsky Monastery. 
The artist is looking for more effective artistic methods to express his 
ideas. Creative searches and persistent daily work led to the success of A. 
Rzaguliyev’s engravings not only in our country but also abroad.

In addition to the high artistic merits that we have highlighted above, in the 
works of the outstanding graphic artist, above all, the level of professionalism, 
craftsmanship, closeness to life, subtle humor, solving the subject at the level 
of the high requirements of the linocut technique are the main characteristic 
features that attract attention.

A. Rzaguliyev’s happiness was that he never lost his love for life and faith 
in the future. Maybe that’s why he was chosen and loved among Azerbaijani 
artists during his short-term creative period. He left behind a rich legacy. 
The most important thing is that the artist was able to preserve the freshness 

Fig. 3. A.Rzaguliyev. “Cizbizkhana”. 1964.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

86

of the first impression he received from the historical events until the end. 
Although the traditional old Baku theme in his work of the 60s changed due 
to one reason or another in those years, the artist still managed to demonstrate 
his loyalty to his artistic means of expression. In some cases, these merits can 
even be said to enrich A.Rzaguliyev’s handwriting in the series “Azerbaijani 
Fishermen”, “Azerbaijani tobacco growers”, “Azerbaijani cotton growers”, 
“Students”, “Azerbaijani carpet makers” and “North”.

After the artist’s death, individual exhibitions were held in Baku in 1983, 
2003, 2018, in Tbilisi in 2005, and in Scotland in 2010.

Conclusion. As a result, let’s note that A. Rzaguliyev is one of the 
outstanding artists who enriched Azerbaijani easel graphics with national 
artistic traditions in the 20th century. Most of his works were created from 
memory. What he understood was that he worked on them in a modern 
graphic style. In his works based on memories, he switched to retrospective 
style and stylization. These nuances we have mentioned are among the factors 
determining the uniqueness of A. Rzaguliyev. A. Rzaguliyev was invaluable 
in giving a new artistic and aesthetic attitude to the plots and motifs that were 
common or unattractive in the eyes of many. His use of the whiteness of 
the page as an impressive tool to achieve the attractiveness of the large and 
small details of the composition was not only novel but also the result of his 
creative use of national spiritual resources. That is why the artist’s linocuts, 
distinguished by their style of expression, the seriousness and simplicity of 
the artistic solution form, found in national artistic sources, were successfully 
exhibited not only in our country but at the same time in several international 
exhibitions and were accepted as worthy contributions to fine art.

REFERENCE:
1. Əliyev Z. Ələkbər Rzaquliyev – 100 // Qobustan jurnalı, 2005, № 3.
2. Hacıyev P. Rəssam hünəri. // “Ədəbiyyat və İncəsənət” qəz., 1974, 26

yanvar, № 4 (1766).
3. Həbibova S. Ələkbər Rzaquliyev. Sərvət. – Bakı, 2013.
4. Xəlilov A.Ə. Ələkbər Rzaquliyev yaradıcılığının bədii xüsusiyyətləri.

Sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru dissertasiyası. – Bakı, 2017.
5. Qocaman rəssamın əsərlərinin sərgisi. // “Kommunist” qəz., 1963, 2 noyabr.
6. Quliyeva T. Alman jurnalı Azərbaycan rəssamı haqqında. // “Ədəbiyyat

və incəsənət” qəz., 1964, 3 oktyabr.
7. Свиридова И.А. Алекпер Рзакулиев. – М., 1970.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

87

Aslan Xəlilov (Azərbaycan)
XX ƏSR AZƏRBAYCAN QRAFİKA SƏNƏTİNDƏ
ƏLƏKBƏR RZAQULİYEVİN ROLU
Məqalə XX əsr Azərbaycan qrafika sənətinin görkəmli nümayəndəsi 

Əməkdar rəssam Ələkbər Rzaquliyevin (1903–1974) anadan olmasının 
120 illiyinə həsr olunur. Ə.Rzaquliyev milli mədəni irsimizi zənginləşdirən 
sənətkarlardandır. Rəssamın yüksək bədii-estetik dəyərə malik olan və 
özündə qədim milli miniatür ənənələrinin cizgilərini əks etdirən çoxsay-
lı qrafika əsərləri bunun əyani göstəricisidir. Vurğuladığımız məziyyətləri 
onun müxtəlif mövzulu əsərlərində, o cümlədən “Köhnə Bakı”, “Bizim 
uşaqlar”, “Bizim sevimli yazıçılar”, “Azərbaycan balıqçıları”, “Azərbaycan 
tütünçüləri”, “Azərbaycan pambıqçıları”, “Azərbaycan xalçaçıları”, 
“Tələbələr” və s. adlı linoqravürlər silsiləsindəki lövhələrdə müşahidə 
etmək mümkündür.

Açar sözlər: Azərbaycan, təsviri sənət, qrafika, Ələkbər Rzaquliyev, 
“Köhnə Bakı”.

Аслан Халилов (Азербайджан)
РОЛЬ АЛЕКПЕРА РЗАГУЛИЕВА В АЗЕРБАЙДЖАНСКОЙ
ГРАФИКЕ XX ВЕКА  
Статья посвящена 120-летию со дня рождения заслуженного худож-

ника Алекпера Рзагулиева (1903-1974), выдающегося представителя 
азербайджанской графики ХХ века. А. Рзагулиев – один из художников, 
обогативших наше национальное культурное наследие. Ярким показате-
лем этого являются многочисленные графические произведения худож-
ника, имеющие высокую художественную и эстетическую ценность и 
отражающие особенности древних национальных миниатюрных тради-
ций. Выделенные нами заслуги заключаются в его произведениях на раз-
личные темы, в том числе “Старый Баку”, “Наши дети”, “Наши любимые 
писатели”, “Азербайджанские рыбаки”, “Азербайджанские табачники”, 
“Азербайджанские хлопкоробы”, “Азербайджанский ковроткачи”, “Сту-
денты” и т.д. можно наблюдать на пластинах из серии линогравюр под 
названием

Ключевые слова: Азербайджан, изобразительное искусство, графи-
ка, Алекпер Рзагулиев, «Старый Баку».



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

88

UOT 7.03

Nargiz Rzayeva 
Azerbaijan State Academy of Art

(Azerbaijan)

nargiz_rzayeva@hotmail.com

THE MINIATURE TRADITIONS
OF AZERBAIJAN FINE ARTS IN THE 1990s–2000s

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416433

Abstract. In the 1990s–2000s, it is possible to observe the desire to 
give modernity to the ancient national artistic traditions in the visual art of 
Azerbaijan in the painting works of the old, middle and young generation 
artists of the time. One of the main factors determining this is the continuation 
of ancient miniature traditions in a new direction in our country since the years 
of independence. Therefore, 1990–2000 years can be characterized as a new 
stage of development of miniature style works in Azerbaijani painting. This 
was done by different generations of artists – Elchin Aslanov, Rafis Ismayilov, 
Altay Hajiyev, Arif Huseynov, Nusrat Hajiyev, Sirus Mirzazadeh, Gayyur 
Yunus, Rasim Nazirov, Faig Akbarov, Orkhan Huseynov, Sara Manafova, 
Ayten Shirzadova, Parinisa Asgarova, Leyla Salamova and we can see it in 
the works of others.

Key words: Azerbaijan, fine art, miniature, tradition, style, painting

Introduction. In the 1990s-2000s, it is possible to observe the desire to 
give modernity to the ancient national artistic traditions in the visual art of 
Azerbaijan in the painting works of the old, middle and young generation 
artists of the time. One of the main factors determining this is the continuation 
of ancient miniature traditions in a new direction in our country since the 
years of independence. Therefore, “in 1992, the union of artists named 
“Peykar” was created (Elchin Aslanov, Sanan Gurbanov, Mazahir Avshar) 
and the purpose of this union was to study their national artistic heritage, 
especially miniature art, and to adapt them to the worldview and forms of the 
modern era. Several exhibitions organized by artists of the Union gave a great 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

89

impetus to the development of book illustration and decorative-applied art” 
[1, p. 66]. Based on this, 1990-2000 years can be characterized as a new stage 
of development of miniature style works in Azerbaijani painting.

The interpretation of the main material. The miniature style, which 
originated in the Middle Ages, created a memory-association with the “Qajar 
style” in the 19th century and has preserved its artistic-aesthetic essence 
until today. Since the years of independence, prominent representatives of 
Azerbaijani fine art have expressed their unique attitude to the miniature 
style.

“Although the desire of the artists of the republic to give modernity in all 
senses to the ancient artistic traditions is quite visible in the works of creators 
working in all fields, it is possible to observe it more in the works of various 
graphic artists. Among the reasons for this, it is clear that the works started 
in the eighties of the last century in the direction of renewal of the ancient 
miniature traditions in the republic and for some reason left unfinished, the 
restoration in a more determined and sustainable form in the new century. 
Based on the audience’s appreciation of the spirit of tradition and modernity 
at the “East-East” exhibition held in Baku in 2008 and 2010, it can be said 
that the restoration of the ancient glory of Azerbaijani fine art and giving it 
a modern touch is also the European-style “isms” that have been buried in 
history. It is not about taking vows, but through a creative attitude to national 
moral values that have a centuries-old history” [3, p. 172]. In other words, in 
the 1990s and 2000s, the enrichment of the works of Azerbaijani artists with 
new artistic and technical possibilities created the basis for the creation of 
miniature style works.

The continuation of the traditions of the Tabriz miniature school, 
deeply rooted in the Azerbaijani fine art, in modern times is the work of 
different generations of our artists – Elchin Aslanov, Rafis Ismayilov, Altay 
Hajiyev, Arif Huseynov, Nusrat Hajiyev, Sirus Mirzazade, Gayyur Yunus, 
Rasim Nazirov, Faig Akbarov, Orkhan Huseynov, Sara Manafova, Aytan 
Shirzadova, Parinisa Asgarova, Leyla Salamova and others have found a 
wider scope.

Rafis Ismayilov’s creativity stands out for its uniqueness and richness 
among the Azerbaijani artists who turn to miniature style works. So, during 
his creative activity, the artist signed more than a hundred works in miniature 
style. In this sense, his “Alibaba and Forty Thieves”, “Thought”, “Ceremony 
of Kabinkasma”, “Khosrov watching Shirin while bathing”, “Shah Ismail 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

90

Khatai” (Triptych) and so onwe can mention his works. Rafis Ismayilov 
was able to present a modern image of the Middle Ages Eastern miniature 
traditions in the works he created based on the artistic laws he acquired by 
deeply studying ancient miniature painting.

The name of Gayyur Yunus, one of the artists who reflected the 
characteristic features of miniature and “Qajar style” in his work, should 
be specially emphasized. The main reason that distinguishes him from his 
contemporaries is that he is more familiar with ancient miniature traditions, 
at the same time with the means of artistic expression of the “Qajar style”, in 
a broader sense, he masterfully uses all the artistic methods of the medieval 
Tabriz miniature school and prominent representatives of Azerbaijani painting 
of the Qajar period.

Fig. 1. GayyurYunus. “The beauties of Karabakh”. 2004.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

91

We can see all these artistic merits in the artist’s “Nargiz” (1993), “Nigar” 
(2002), “Heyran Khanum” (2003), “Family” (2003), “Beauties of Karabagh” 
(2004), “Dinner Table” (2004), “Horizontal Life” (2008) and others we can 
see in the centuries.

The miniature paintings of Gayyur Yunus, who created unique works by 
expressing his creative and analytical attitude to our ancient national resources, 
can be considered as different images of our modern painting. Referring to 
the “Qajar style” in the artistic interpretation of his works, the artist was 
able to create not only works reminiscent of ancient national traditions, but 
also various works with a wide meaning and content. “Azerbaijani” (1991), 
“Poor and Rich” (1992), “Family” (1993), “Sleep” (1994), “Caspian Beauty” 
(1996), etc. his paintings are distinguished by their nationality for all their 
artistic and aesthetic merits.

Faig Akbarov, who is distinguished by his unique creative manner, is one 
of the artists who keep the ancient miniature traditions alive in his work. 
His works, which are a successful expression of the analytical perception of 
our ancient classical traditions, can be considered as memorable pages of the 
formation of our modern painting. The artist’s “Tree”, “Owls” etc. his works 
are exactly like this.

“Since 1995, the workshop of Faiq Akbarov has become the laboratory 
for mastering the graphic language of miniature – art first of a student, then 
a talented artist and teacher of fine arts, who turned out to be the staunchest 
student of two teachers: Siyavush Dadashov and Tofig Aslanoglu. From 1998 
until the publication of the book, they continued to work together with Faiq 
Akbarov, an ascetic and a true follower of the author. Having created the 
illustrations of the exercises appearing in the lost language of the formal 
depiction of the Turkic miniature and use it to create high quality of modern 
paintings” [5, p. 311].

As a result, these ongoing analyzes enabled the artist to enrich them with 
new artistic-aesthetic values by obtaining a memory-association with the past 
artistic traditions.

Among our prominent artists who express miniature traditions and national 
themes in completely different ways in their works, there are not a few women 
artists. In this sense, we can mention Sara Manafova, Vafa Allahyarova, Ayten 
Shirzadova, Parinisa Askerova, Leyla Salamova and others.

In the works authored by Sara Manafova, the artistic interpretation 
of events, images and objects based on the decorativeness and harmony 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

92

of colors prevails. His “Sleeping Girl” (1992), “Girl with White Flowers” 
(1992), “Lady in National Dress” (1993), “Leyli and Majnun” (1995), 
“Fuzuli World” (1996), “Nakam Love Story” (1996), “Woman with a blue 
shanapipik” (2004), “Woman with a red shanapipik” (2004), etc. in his works, 
it is possible to observe the power of colors to become a load of meaning and 
content.

Conclusion. As a result, let’s note that the laconic color solution, 
stylization, artistic generalization in the works of Azerbaijani artists in 1990-
2000 is a clear indicator of finding the classic Azerbaijani miniature style, 
not European and Russian-Soviet painting. Reviving the miniature style, the 
use of national folklore elements, including national symbols, in the plot and 
artistic structure of miniature compositions directly confirms the great interest 
in ancient national traditions in modern times.

Fig. 2. Sara Manafova. “A woman with a blue shanapipik”. 2004.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

93

The miniature-style works of the 1990s–2000s, which we involved in the 
research, demonstrate the creative attitude of their authors to our national 
artistic heritage, especially to the Middle Ages miniatures, and their ability 
to interpret ancient national artistic traditions in a modern way. Therefore, if 
Azerbaijani artists had continued the miniature traditions in their works with 
a new creative attitude, perhaps today the landscape of Azerbaijani fine art 
would have a completely different look.

REFERENCE:
1. Axundzadə L. XX əsr dünya təsviri incəsənəti. – Bakı, 2011.
2. Əliyev Z. Şərqdən Şərqə. Bədii sərgi. Rəngkarlıq. Qrafika (İzomaterial).

– Bakı, 2010.
3. Əsgərova X. XX əsr Azərbaycan boyakarlığının inkişafı. – Bakı, 2015.
4. Quliyev R. Azərbaycan təsviri sənətində tarix və şəxsiyyət. – Bakı, 2013.
5. Гасанзаде Д. Традиции азербайджанской миниатюры в современном

изобразительном искусстве. – Баку, 2019.

Nərgiz Rzayeva (Azərbaycan)
1990-2000-ci İLLƏR AZƏRBAYCAN TƏSVİRİ SƏNƏTİNDƏ
MİNİATÜR ƏNƏNƏLƏRİ
1990-2000-ciillərdə Azərbaycan təsviri sənətində qədim milli bədii 

ənənələrə müasirlik bəxş etmək istəyini dövrün yaşlı, orta və gənc nəsil 
rəssamlarının müxtəlif mövzulu rəngkarlıq əsərlərində müşahidə etmək 
mümkündür. Bunu şərtləndirən başlıca amillərdən biri məhz müstəqillik 
illərindən etibarən ölkəmizdə qədim miniatür ənənələrinin yeni istiqamətdə 
davam etdirilməsidir. Odur ki, Azərbaycan rəngkarlığında 1990-2000-ci 
illər miniature üslublu əsərlərin yeni inkişaf mərhələsi kimi də xarakterizə 
oluna bilər. Bunu rəssamların müxtəlif nəsillərinin – Rafis İsmayılov, Altay 
Hacıyev, Arif Hüseynov, Nüsrət Hacıyev, Sirus Mirzəzadə, QəyyurYunus, 
Rasim Nəzirov, Faiq Əkbərov, Orxan Hüseynov, Sara Manafova, Aytən 
Şirzadova, Pərinisə Əsgərova, Leyla Salamova və başqalarının əsərlərində 
görə bilərik.

Açar sözlər: Azərbaycan, təsviri sənət, miniatür, ənənə, rəngkarlıq.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

94

Наргиз Рзаева (Азербайджан)
ТРАДИЦИИ МИНИАТЮРЫ В АЗЕРБАЙДЖАНСКОМ
ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОМ ИСКУССТВЕ В 1990–2000-е гг.
В 1990–2000-х годах в изобразительном искусстве Азербайджана 

можно наблюдать стремление придать современность древним наци-
ональным художественным традициям в живописных произведениях 
художников старого, среднего и молодого поколения того времени. 
Одним из основных факторов, определяющих это, является продол-
жение старинных миниатюрных традиций в новом направлении в 
нашей стране со времен независимости. Поэтому 1990–2000-е годы 
можно охарактеризовать как новый этап развития произведений ми-
ниатюрного стиля в азербайджанской живописи. Это можно увидеть 
в работах художников разных поколений – Рафиса Исмаилова, Алтая 
Гаджиева, Арифа Гусейнова, Нусрата Гаджиева, Сируса Мирзазаде, 
Геюра Юнуса, Расима Назирова, Фаига Акбарова, Орхана Гусейнова, 
Сары Манафовой, Айтан Ширзадовой, Паринисы Аскеровой, Лейла 
Саламова и др. 

Ключевые слова: Азербайджан, изобразительное искусство, миниа-
тюра, традиция, живопись.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

95

UOT 73

Günel Seyidəhmədli 
sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru

Azərbaycan Dövlət Mədəniyyət və İncəsənət Universiteti
(Azerbaijan)

gseyidehmedli@gmail.com

SÜNDÜ KƏNDİNİN MƏZAR DAŞLARI VƏ PİRLƏR

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416441

Xülasə. Qədim tarixə malik olan Sündü kəndi Qafqaz dağlarının cənub-
şərq ətəklərində, Bakı şəhərindən 95 km şimalda, dəniz səviyyəsindən 
təqribən 750–800 m hündürlükdə yerləşir. Kənd Qobustan rayonunun digər 
kəndləri, şərqdən Cəyirli, Bəklə və Nabur, cənubdan Çuxanlı, şimaldan Xil-
milli, qərbdən Təklə-Mirzəbaba ilə həmsərhəddir. 

Sündü kəndinin maddi mədəniyyət abidələri sırasında məzarlıqlar və 
məzar daşları xüsusi yer tutur. Burada demək olar ki, hər tayfanın öz məzalığı 
mövcud idi. Bu səbəbdən kənddə məzarlıqların böyük yer tutması təsadüfi 
deyildir. 

Açar sözlər: Sündü, məzar daşları, mağara, məsçid, maddi mədəniyyət.

Giriş. Məzar daşları aid olduğu dövrün mədəni, dini-ictimai, ənənəvi 
görüşlərini zamanımıza qədər gətirib çıxaran ən önəmli qaynaqlardan biridir. 
Azərbaycan ərazisi müxtəlif dövrlərə və müxtəlif mədəniyyətlərə malik çoxçe-
şidli qəbirüstü – maddi mədəniyyət abidələri ilə zəngindir. Orta (XVI–XVIII) 
və XIX–XX əsrlərdə İslam dövrünün görüşlərini özündə təcəssüm etdirən 
məzar daşlarına Şirvan bölgəsində daha geniş formada rast gəlinməkdədir. 
Bu cür məzar daşlarının bir qismi də Qobustan rayonunun Sündü kəndində 
yerləşir.

Bu ərazidən tapılan maddi-mədəniyyət abidələri (memarlıq nümunələri, 
məişət əşyaları, məzar daşları və s) Sündü kəndinin nə qədər qədim tarixə 
malik olduğunu sübüt edir. 

Əsas materialının şərhi. Məlum olduğu kimi, Azərbaycanın dağətəyi 
bölgələrində əhalinin məskunlaşması erkən tunc dövrünə – e. ə. IV minilliyə 
təsadüf edir. Sündü kəndində əhalinin məskunlaşması da məhz bu dövrdən 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

96

başlayır. Kəndin BuluQəhlə (“Uca”, “Hündür” qala mənasında) adlanan 
ərazisində tapılmış maddi mədəniyyət nümunələri – tunc alətlər, saxsı qablar 
onların erkən və orta tunc dövrünə aid olmasını təsdiqləyir. Daha bir nümunə 
Qala yerində iri daşlardan ibarət tikili qalıqların olması bu qalanın Siklopik 
tikinti olmasından xəbər verir. Bütün bu faktlar Sündü kəndinin tarixinin 
təqribən 5 min ilə yaxın olmasını sübut edir.

Bir çox tarixi abidələr - qala yerləri, qədim insanların yaşadığı kahalar 
(mağaralar), qəbiristanlıqlar bu gün də kəndin ərazisində durmaqdadır. 14 
mağara kompleksindən ibarət olan Qəhlə kahaları, Çuxanlı kahası, “Aşa-
ğı” və “Yuxarı” şəhid qəbristanlıqları bu kəndin qədim abidələrindəndir. 
Şəhid qəbiristanlıqlarındakı qəbir daşları VII–VIII əsrdə bu ərazidə baş ver-
miş Ərəb-Xəzər müharibələri zamanı həlak olmuş müsəlman döyüşçülərinə 
məxsus olması təxmin edilir.

Sündü kəndinin ölkə əhəmiyyətli Qədirtəpə kurqanı (tunc dövrü), 
Köhnə qəbiristanlıq (orta əsrlər),Quyulu mağaralar–2 ədəd (orta əsrlərə), 
Mağaralar–12 ədəd (orta əsrlər), Qəzənfər quyulu mağaralar–2 ədəd (orta 
əsrlər), Qədim yaşayış yeri (orta əsrlər) və X əsrə aid (920) yerli əhəmiyyətli 
Azərbaycan ərazisində ilk məsçidlərdən hesab edilən Sündü kənd məsçidi 
kimi abidələri mövcuddur. 

Sündü kəndinin maddi mədəniyyət abidələri sırasında məzarlıqlar və 
məzar daşları xüsusi yer tutur. Hazırda kənd ərazisində 32 məzarlıq möv-
cuddur. Sündünün böyüməyə başladığı zamanlarda məzarlıqlar kəndin 
içində yerləşirdi və burada iki ailəvi, qalan məzarlıqların isə kütləvi 
şəkildə idi. Kənd böyüdükcə məzarlıqlar kəndin ətrafında salınmağa 
başlandı. Bunun nəticəsində ən qədim məzarlıqlar kəndin içində qalmış 
və məzarlıqların sıradan çıxmasına səbəb olmuşdu. Yeni tikilən evlərin 
və yeni salınan yolların altında qalan, bağ və əkin sahələrinin şum-
lanması nəticəsində məhv olan, mal-qaranın otlaq sahələrinə çevrilən 
məzarlıqlardan qalan qalıntılar tamamilə yox olmaq təhlükəsi ilə üz-
üzədir. Eyni problem Azərbaycanın digər bölgələrində də müşahidə olu-
nur. Əslində bu təbii prosesdir. Sadə kənd əhli tarixi əhəmiyyətli, mədəni-
irs daşıyıcısı dəyərində olan abidələri qorumaq iqtidarında deyil. Bütün 
bu abidələr bir başa dövlət qorunmasına və nəzarətinə götürülməlidir. 
Hələ ki, Sündü kənd məsçidi və kurqanlardan savayı heç bir mədəni 
abidə dövlət tərəfindən siyahıya alınmayıb. 

Kənd ərazisində yerləşən qəbirstanlıqları yerləşdiyicoğrafigöstəricilərinə 
görə aşağdakı qruplara ayıra bilərik:



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

97

I.	 Kiçik Sündü ərazisində yerləşən məzarlıqlar (XVII–XIX):
II. Sündü kəndinin şərq ətrafında yerləşən məzarlıqlar (XVI–XIX).
III. Kəndin mərkəzində yerləşən məzarlıqlar (XVII–XIX).
IV. Kəndin şimal-şərqində yerləşən məzarlıqlar (XVII–XIX).
V.	  Kəndin şimal-qərbində yerləşən məzarlıqlar (VII–XIX)

Yuxarıda sadalanan qəbirstanlıqlar coğrafi ərazilərinə görə qruplaşsa da 
aid olduğu dövrlər müxtəlifdir. Kənd ərazisində ən qədim qəbirstanlıq Kur-
qan qəbirstanlığı (e.ə. I minillik) sayılır.

Kənd əhalisinin verdiyi məlumata görə təxminən 50 il bundan öncə tex-
niki maşınların səhvi ucbatında böyük kurqanın üstü açılmış və içəridəki 
otaq görünən vəziyyətə gəlmişdir. Sonrada qoparılmış torpaq sahəsi yenidən 
yerinə tökülmüş və üzəri bağlanmışdır. Yan-yana yerləşən iki kurqanın biri 
digərindən həm həcminə, həm də hündürlüyünə görə böyükdür. Birinci kur-
qanın yerdən hündürlüyü 2 m, diametri isə 3 m-ə qədər, digər ikinci kurqanın 
yerdən hündürlüyü 3 m, diametri isə 4 m-ə yaxındır. Kurqanlar kromlexlərlə 
əhatə olunmayıb.

Maraqlısı budur ki, kurqanların üzərində üst görüntüdən sarkofaqı xatır-
ladan daş qutuya bənzər, qapaq rolunu oynayan qəbirlər yerləşir (şəkil 2). Bu 
qəbirlər formasına görə Azərbaycan ərazisində indiyə qədər rast gəlinməyən 
bir formadadır və təxminən X–XV əsrlərə aid olunduğu güman edilir. Daş 
qəbirlərin uzunluğu 3 m, eni 1m, hündürlüyü isə 15-20 sm-ə yaxındır, yu-
xarı hissəsi (qapaq hissə) məzkəzi qabartmalı, sağ və sol-yan hissələri yastı 
olub, hər 3 hissə 30 sm-dən ibarətdir. Kənd ərazisi su ilə zəngin olduğundan 
burada baş verən vaxt aşırı sel yumaları adətən qəbirləri yuyub aparır və bəzi 
qəbirlərin üstü açılırdı. Bu səbəbdən müəyyən dövr ərzində qeyd etdiyimiz 
üst hissədən qutuya bənzər daş qəbirlərdən istifadə olundu. Yerin altında 
qəbir hazırlanandan sonra daş qutular onun üzərinə qoyulurdu. Bəzi qutula-
rın içinin boş olması uzaq məsafəndən gətirilən daşların ağırlığını azaltmaq 
səbəbi ilə əlaqədardır.

Pireyvaz qəbirstanlığı (e.ə. I minillik). Kəndin digər ən qədim qəbirstanlığı 
Pireyvaz hesab edilir. Qəbirstanlığın quruluşundan məlumdur olur ki, vaxti 
ilə burada dini inanaclar, rituallar yerinə yetirilib. Hal-hazırda qəbirstanlıq 
yol üstündə və yaşayış evlərinin arsındadır, amma onun salındığı vaxtlar ya-
şayış yerindən kifayət qədər uzaq oluğu aydın məsələdir. 

Sonradan yerli əhali buranı pirə çevirib, ətrafında daha çox kiçik yaş-
lı uşaqları dəfn etmişdilər. Ərazidə I minilliyə aid abidə yalnız kromlex 
abidəsidir. Qalan qəbirlərin ən qədimi XVII–XVIII əsrə aiddir və ümumi 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

98

10-a yaxın qəbir dövrümüzə qədər çatmışdır. Onların bədii tərtibatları şir-
van məktəbi üsulunda həll olunub: sənduqə formalı sinə daşı və çatmatağ-
lı başdaşı.

Kənd ərazisində rast gəlinən qəbirlərin nə qədər qədimə aid olması-
nı onun üzərindəki yazılardan müəyyən etmək olar. Təssüf ki, oxuna bilən 
rəqəmlərdən ən qədim qəbirlərin az bir qismi yalnız XVII əsrə aiddir, qalan 
qəbirlərin üzərindəki ya yazılar oxunmaz haldadır, ya qəbir dağılmış ya da 
ümumiyyətlə daşın üzərində heç bir işarə yoxdur. 

Papaqçılı qəbirstanlığında demək olar əksər qəbirlər dağılmışdır. Burada 
mövcud olan qutu qapaq formalı və aşınma zamanı sürüşən torpaqdan aydın 
görünən bir neçə üst-üstə basdırılmış qəbirlər məzarlığın X əsrdən əvvələ aid 
olduğunu göstərir.

Yuxarı şəhidlər qəbirstanlığı (VII–VIII əsrlər) və Aşağı şəhidlər 
qəbirstanlığı (VII–VIII əsrlər) kənd içində Ərəb-Xəzər müharibələri za-
manı həlak olmuş döyüşçülərin dəfn yeri kimi məşhurdur. Yuxarı şəhid 
məzarlığında dar ensiz sənduqələr və qutu qapaq formalı qəbirlərə rast gəlinir. 
Eroziyaya uğramış daşların üzərində heç bir tərtibat görmək mümkün deyil. 
Aşağı şəhidlər məzarlığında isə yalnız nişangah xarakteri daşıyan qəbir daş-
ları mövcuddur.

Abbas qəlbi qəbirstanlığı (təx. XVIII–XIX əsrlər). Bu məzarlığın niyə bu 
adla adlanması ilə maraqlananda maraqlı faktlar ortaya çıxdı. Azərbaycan Ru-
siya tərəfindən işğal olunandan sonra Çar hökümətinə xidmətləri müqabilində 
kiçik Sündü ərazisi Şeyda bəyə və onun ailəsinə tiyul kimi verilir. Zamanla 
burada yalnız bu nəsildən olan insanlar basdırılmağa başlayır. Sonrada bura 
kütləvi məzarlığa çevrilir. (burada qəlbi sözü-uçulmuş mülk, yarım qalmış 
bina anlamına gəlir).

Köhnə Pirdar qəbirstanlığı (XVI–XIX əsr) və yeni Pirdar qəbirstanlığı 
(XX–XXI əsrlər). Təxminən 1,5 ha ərazini əhatə etməklə XVI əsrdən bu yana, 
həm sovet, həm də müasir dövrün məzarları burada var olmaqdadır (şəkil 4). 
Əsas diqqəti çəkən qəbirlər sovet dövrünə (XX əsrə) məxsus qəbirlərdir ki, 
onlar bədii tərtibatına görə sanki Sofi-Həmid məzarlığını xatırladır. 

Bu dövrün məzar daşlarının yazıları həm farsca, həm də köhnə əlifba ilə 
yazılır, təsvirlər sırasına ay-ulduz (beş guşəli ulduz), müxtəlif məişət əşyaları 
(təsbeh, çaynik, uzunboğaz çəkmə) daxil olur. Əslində bu təsvirlərin bəzilərini 
XVIII–XIX əsrlərə aid qəbirlərin üzərində də görmək olur, amma qeyd etdi-
yimiz təsvirlər öz dövrünün müasir formasında əks olunmuşdur və bu cəhət 
onları özündən əvvəllki təzahüründən fərqləndirən əsas əlamətdir. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

99

Ş.Şikarov adına məktəbin yan və üst hissəsində yerləşən qəbirstanlıqlar 
(XVII–XIX əsrlər). Bu qəbirstanlıq da kəndin qədim qəbistanlıqlarından 
hesab olunur, təxminən 2 ha ərazini əhatə edir. Burada bir neçə forma-
da məzar daşlarına rast gəlmək mümkündür. Ən çox rast gəlinən forma 
sənduqə formalı sinə daşı və hündür baş daşlarıdır. Qeyd etmiyimiz kimi 
bu tip qəbirlər XVII əsrdən etibarən salınmağa başlayıb və bədii tərtibatına 
görə zəngin ornamental, eyni zamanda nəfis xəttalıq nümunələri ilə 
fərqlənir. Bu tip qəbirlərin əksəriyyəti ölçü və tərtibat baxımından eynilik 
təşkil edir və ya kiçik detallarla fərqlənir. Bu da daşların ənənəvi şəkildə 
bir nəsil usta tərəfindən və ya bir məktəbdən çıxmasının bariz nümunəsidir 
(şəkil 5). Sənduqələrin eni adətən 50–60 sm, uzunluğu 1,80 sm – 2 m ara-
sında, baş daşlarının uzunluğu 2,8 sm – 3 m, eni 45–50 sm, yan hissələri 
23–30 sm arasında dəyişir. Oxuna bilən məzarların üzərindəki hicri tarixi 
1273, 1307, 1309, 1329 və s. ilə yazılmış rəqəmləri görmək mümkündür 
ki, bu tarixlər də miladi ilə XIX əsrə təsadüf edir. Qəbirlərin üzərində 
hicri 1300-dən sonrakı tarix qeyd olunmadığına görə burada dəfn olun-
ma prosesinin elə XIX əsrdə dayandılıdığı aydın olur. Amma məzarlığın 
nə qədər qədim olmasını demək çətin məsələdir. Məzarlıqda başqa for-
malı qəbirlərin və bədii məktəblərin mövcudluğu, məzarlıqda bir neçə 
nəsil üst-üstə dəfn olunma, məzarlığın tarixinin bir neçə əsr əvvələ aid 
olamsınıngöstəricisidir.

Pirimsaat qəbirstanlığı (XVII–XVIII əsr) kəndin içində yerləşir və ha-
sarlanmış məzarlıqdır. Ola bilər ki bir neçə əsr bundan öncə bu qəbirstanlıq 
daha geniş ərazini əhatə edib, amma hal hazırda onun ərazisi 30x15 m-dir. 
1960-ci ildən sonra buraya dəfn olunma dayandırılıb. Məkana baxış zamanı 
uşaq qəbirlərinın daha çox üstünlük təşkil etdiyi görmək olar. 

Qəbirstanlıq bir neçə məqamlarla marağı cəlb edir. İlk öncə qeyd edək ki, 
qəbirstanlığın yan tərəfində Pirimsaat deyilən türbə yerləşir. 

İnsan başını xatırladan baş daşıları və daş qutu (qapaq) formalı qəbirlərin 
mövcudluğu qəbirstanlığıntarixni daha qədimə aparır. 

Əli bulağının üstündə yerləşən qəbirstanlıq (XVIII əsr). Bu məzarlıq çox 
qədim olduğundan məzarlığın çox hissəsi dağılmışdır. Dövrümüzə 60x30m-ə 
sahədə mövcud olan sənduqə və qutu qapaq formalı qəbirlər çatmışdır. 

Namazgah qəbirstanlığı (XVI–XVIII) və Soltan bulağı qəbirstanlığı 
(ətrafında 6 qədim məzalıq yerləşir, eramızın I minilliyi). Məzarlıq 1 ha-dan 
çox ərazini əhatə edir. Burada düzbucaqlı lövhə formasında olan baş daş-
larına daha çox rast gəlinir. Digər qəbirlər ənənəvi klassik formalı səndugə 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

100

sinə daşlı və hündür baş daşlı (baş daşı: h–3 m, eni 45–50 sm, qalınlıq 
23–25 sm arasında dəyişir; sinə daşı: uzunluğu 1,6–2 m, h-43–45 sm, eni 
40–43 sm arasında dəyişir) qəbirlərdir ki onlar da XVIII–XIX əsrlərə aid-
dir. Məzar daşlarının üzərilərində qeyd olunan tarixlərdən (hicri ilə: 1290, 
1242, 1214, 1374, 1200, 1211, 1244 və s.) onların XVIII–XIX əsərlərə aid 
olduğu sübüt olunur.

Şıxzəyirli qəbirstanlığı (XVIII–XX əsrlər). Bu məzarlıq içində mövcud 
olan Şıxzəyirli piri ilə məşhurdur. Kiçik ərazini əhatə edən məzarlıq həm kals-
sik formalı sənduqə qəbirlərlə, həm də sovet dövründə formalaşmağa başlayan 
özünəməxsus sinə və baş daşlı qəbirlərlə əhatələnib. Sovet dövrünə aid olan 
qəbirlərin üzərində yazılar bir hissədə ərəb-farsca, bir hissə isə köhnə əlifba 
ilə yazılır və bu dövrün geniş yayılmış təsvirləri beş güşəli ulduz və hilalla 
tərtib olunurdu. 1950-ci ildən sonra sinə daşlarının hündürlüyü kiçilməyə, 
baş daşlarının üzərində məsçid təsvirləri və eləcədə mərhumun portreti əlavə 
olunmağa başladı. Bəzən də yazılar kiçik lövhənin üzərində yazılırıdı. 

Kənddən bir xeyli aralı məsafədə yerləşən Çanaqbulaq qəbirstanlığı kiçik 
ərazini əhatə etməklə XVIII–XIX (qəbirlərin üzərlərin hicri tarixi ilə 1272, 
1201, 1205, 1310 və s. tarixlər qeyd olunmuşdur) əsrlərə aid qəbirləri özündə 
cəmləyir. Deyilənə görə bura yaylağa gələnlərin dəfn yeri olub. Hal-hazırda 
burada 16 baş daşı qalmaqdadır. Məzarlığı özəl edən xüsusiyyət burada 
yerləşən baş daşlarının nəfis tərtibatıdır. Sinə daşı klassik sənduqə formalı, 
baş daşlarını isə kəndin ən gözəl tərtib olunmuş baş daşları adlandırmaq olar. 
Baş daşları standart ölçüdə və tərtibatdadır (baş daşı: h-3 m, eni 50 sm, yan 
hissə – 25 sm). Zanbaq gülü formasında bitən baş daşları ön hissədən sətirlərə 
bölünərək üzərində epiqrafik nümunələr həkk olunmuş və yazılar nəbəti 
ornamentlərlə haşiyəyə alınmışdır. Arxa hissəsində isə müxtəlif təsvirlər at, 
qılınc, xəncər, tüfəng, patron qabı, tənbəki qabı, uzunboğaz çəkmə, sidr ağacı 
və digər nəbati motivlər mövcuddur. Bu məzarlığı həm konstruktiv quruluşu-
na, həm də tərtibatına görə Şamaxıda yerləşən “Yeddi günbəz” məzalığı ilə 
müqaisə etmək olar.

Kənddə yerləşən pirlər. Adətən qəbir abidələrinin böyük əksəriyyətinin 
müqəddəs hesab olunan şəxslərin dəfn olunduğu məkanın ətrafında salınması 
təbii hal idi. Bəzi hallarda bu şəxslərin qəbirləri üzərində təmtərqlı türbələr, 
bəzən kiçik türbələr, bəzən nişangah xarakterli tiklilər ucaldır, bəzən isə 
heç nə tikilmirdi. Bu səbəbdən kənd ərazisində 30-dan çox müqəddəs ocaq 
və ziyarətgahlar mövcud olsa da onların yalnız bir-ikisinin üzərində kiçik 
türbələr var. Qalan pirlər ya nişangah kimi ya da sadəcə ad olaraqmövcuddur. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

101

Məşhur alim Məşədixanım Nemətovanın fikrincə kitabələrdə əsasən 
“mürşid” mənasında işlədilmiş ərəbcə “Şeyx”, “həzrət”, farca “pir”, 
azərbaycanca “baba”, “ağa” sözləri böyük ruhani alimlərə, sosial ideoloji-
mədəni mərkəzlərin rəhbərlərinə verilən ləqəblər idi [6]. 

Kənd ərazisində bulunan Qərbi piri (ziyil piri), Öskürək piri, Sofya Banu 
piri, Pir Eyvaz piri, Savalan piri (çöpə kömək edir), Uşaq piri, 7 qardaş piri, 
Dəmrov piri, Mal piri, Pirimsaat piri, Pirdar piri, Pirabdulkərim piri, Şahnəzi 
piri, Qədirli piri (qadınlar üçün), Şıxlı yurdu piri, Şıxzəyirli piri və s. adlı 
pirlər kənd əhalisinin daim ziyarət etdikləri, nəzir və qurban gətirdikləri 
müqəddəs yerlər idi.

Bu cür ziyarətgahların yaranması həm də İslam dinin insanların 
dünyagörüşünə və həyat tərzinə göstərdiyi əsaslı təsirlə də bağlıdır. Həkim
lərin və xəstəxanaların çox olmadığı bir dövrdə insanların şəfa tapmaq və 
ya hər hansı bir niyyət üçün pirlərə üz tutması qəbul olunan və təbii qarşıla-
nan hal almışdı. Yuxarıda sadalanan pirlərin adından da göründüyü kimi hər 
bir pir konkret problemlərə xidmət edirdi. Məsələn Pirdar piri dara düşən, 
çətin vəziyyətlə qarşılaşan, çıxış yolları axtaran insanların ziyarət yeri idi. 
Öskürək piri öskürəkdən (göy öskürək) əziyyət çəkən uşaqların və böyüklərin 
pənah gətirdikləri pir idi. Savalan piri çöpü qalmış insanlara kömək edirdi. 
Uşaq pirinə hər hansı xəstəlikdən əziyyət çəkən uşaqları gətirirdilər. Dəmrov 
piri adından da göründüyü kimi dəri xəstəliyindən əziyyət çəkən insanlar 
ziyarətgahı idi. Qədirli pirinə xəstə qadınlar müalicə üçün gəlirdilər. Şıxzəyirli 
piri sonsuz qadınlara və kişilərə kömək edən pir idi. Bu pirlərin arasında ən 
ağırı 7 qardaş piri hesab olunur. Kəndlilər 7 qardaş pirini nadir hallarda ziyarət 
edir və hətta bu pirin qəzəbindən qorxduqları üçün bəzən pirin yanından belə 
keçməyə ehtiyat edirlər. 

Pirim saat piri. Qəbirstanlığın içində yerləşən türbə planda düzbucaqlı şə
killi olub, ənənəvi Şirvan pirlərini xatırladır. Türbənin sahəsi 3x4m, divar
larının qalınlığı 60 sm, günbəzlə birlikdə hündürlüyü 5m-dir. Şamaxı rayo
nunun bir neçə kəndində bu formatda memarlıq həlli olan bir neçə pirlər 
mövcuddur. Misal olaraq ŞıxEyyub babanın, Pirsaat pirinin, Pirabdulkərim 
pirlərinin türbəsini göstərə bilərik. Bu pirlərin digər türbələrdən fərqi günbəz 
hissəsinin konusvari formada həlli və divarların üzərindən birbaşa keçid ol-
madan yerləşməsidir. Bu keçid xətti eksetyerdən müşahidə olunmur, amma 
interyerdən maraqlı görüntü qazanır. Türbənin içində övliya hesab olunan 
3 qardaşdan birinin qəbri yerləşir. Hesab olunur ki, pir əsəb xəstəliyindən 
əziyyət çəkən insanlara kömək edir. Türbənin üzərindəki kitabədə hic-



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

102

ri tarixi ilə 1371-ci il (miladi 1950–51-ci il) qeyd olunub. Amma bu tarix 
türbənin qətiyyən tikildiyi tarix deyil, çox güman ki bərpa olunduğu tarix-
dir. Türbənin təxminən XVI–XVII əsrlərə aid olunduğu güman edilir.

Şıxzeyirli piri unikal quruluşuna görə digər pirlərdən fərqlənir. XVIII əsrə 
aid olduğu güman edilən pir kvadrat planda hasara alınmış divarların içində 
qəbrə bənzər konstruktiv quruluşa malikdir. Pirin sinə daşı 4 pillədən ibarət 
olub baş daşına doğru istiqamətlənir. Baş daşı isə qapı formasında keçid kimi, 
arka şəkilli, çatmatağla bitir. Arkanın yan hissələri dekorativ elementlərlə 
daha çox həndəsi və nəbati ornamentlərlə tətib olunmuş, yan hissələrinin yu-
xarısında yazılar görünməkdədir. Arkanın hündürlüyü 1.80 sm, qalınlığı 20 
sm, eni 80 sm-dir. Hesab olunur ki, pillələrin üzərinə qoyulmuş daş, burda 
oturub dua edən qadınların qucağına qoyulurmuş. 

Qeyd olunan məzarlıqların bədii xüsusiyyətlərindən danışırkən iki məqamı 
vurğulamaq lazımdır. Birincisi burda rast gəlinən qəbir abidələrinin Şirvan 
məktəbinə aid olmasıdır ki,məzar daşlarının bədii xüsusiyyətlərini bir ana xətdə 
birləşdirir. İkinci məqam çox qədim dövrə aid olan qəbirlərin şirvan məktəbindən 
kəskin fərqlənməsidir. Buna kənddə yerləşən sarkofaqa bənzər, daş qutu, qapa-
ğı xatırladan və balbal tipli qəbirləri göstərmək olar. Şirvan məktəbinin ənənəvi 
qəbir daşları 2 m-ə yaxın və ya 2 m-dən hündür baş daşları və sənduqə formalı 
sinə daşlarının XVII əsrdən etibarən formalaşdığını deyə bilərik. Bu dövrə qədər 
digər formalı qəbir daşları da mövcud olub. Onların çox hissəsi bizim dövrə çat-
mayıb. Çatanlar isə dağılmış və ya üzəri oxunmaz haldadır.

Məzar daşlarının (sinə və baş daşları) düzəldilməsində material olaraq 
Pirxəmiş deyilən yerdən (Soltanbulağın üstündə yerləşən karxana) çıxarılan 
daşlardan istifadə olunurdu. Bəzi hallarda isə daşlar Xilə və Tava qışlağından 
gətirilirdi.

Məzarların üzərində həkk olunan yazı nümunələrində xəttatlar bir neçə 
kalliqrafik xəttlərdən istifadə edərək ərəb və fars dillərində İslam dinin 
müqəddəs kitabı olan Qurani-Kərimin Əl-Bəqara surəsinin 255, 256, 257-
ci ayələrindən, Əl-rəhman surəsinin 26, 27 ayələrini, kəlmeyi-şəhadət, Allah 
tərəfindən rəhmət və bağışlanma duaları, mərhumların həyatda ikən məşğul 
olduqları sənətləri, vəzifələri, adları, soyadları, ata adları (qadın qəbirlərinin 
üzərində adətən adları yazılmırdı) və hicri tarixi ilə ölüm tarixləri və kim 
tərəfindən düzəldilməyi haqda məlumat qeyd olunurdu [7, s. 122].

Nəticə. Sündü kəndindən çıxan daşların möhkəmliliyi, yağışa, qara, günəşə 
qarşı dözümlü və eyni zamanda yonulmaya itaətli olduğu üçün bütün Şirvana 
məzar daşları burdan gedirdi. Vaxtı ilə köhnə ustalar qaya parçalarını özlərinin 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

103

bildikləri fəndlə rahatca qayadan ayıra bilirdilər. Onlar daşların üzərində paaz-
la, toxmaqla kan (nov) açır,üzərinə yanpara deyilən dəmir alətlər qoyur və tox-
maqla üzərinə vurur, çox güc sərf etmədən qaya parçalarını qayadan ayırırdılar. 
Məzar daşları daha çox əhəng daşının məxməri adlanan növündən hazırlanırdı.
Təmiz tərkibə malik olandaş ona görə məxməri adlanırdı ki onun içində balıq 
qulağıvə digər hissələr olmurdu və daşa hamarlıq verirdi. 

Sündü kəndinin məzar daşı ustalarında olan, Surxay Süleymanlı, Bala
nəhmət Nəhmətli, Mirzə Nəhmətli, Sirac Nəhmətli, SəfxanNəhmətli, Əliyar 
Nəhmətlinin adlarını çəkmək olar ki, onlar XIX əsrdən bu yana daş yonma və 
məzar daşı ustaları kimi bütün Şirvanda tanınmışdılar.

ŞƏKİLLƏR

Şəkil 1 Şəkil 2

Şəkil 3 Şəkil 4



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

104

ƏDƏBİYYAT:

1. Seyidov A., Əlibəyova G. Qədim türklərin qəbir tipləri – Kurqanlar. //
Uluslararası Geleneksel Türk Məzar Taşları. – Bakı, 2018. – s. 9-17.

2. Kərimov K., Əfəndiyev R., Rzayev N., Həbibov N. Azərbaycan incəsənəti.
– Bakı, 1992.

3. Rüstəmova S. http://1905.az/1918-ci-il-az%C9%99rbaycanlilarin-soyqi
rimi-bakida-mart-qirginlari/

4. Seyidəhmədli G. Sofi-Həmidin məzar daşları. // III Beynəlxalq Həmzə
Nigari Türk Dünyası Mədəni İrsi Simpoziumun materialları. – Bakı, 2012.

5. Fətullayev-Fiqarov Ş. Memar İ.K.Ploşko - “İsmailiyyə”nin memarı. –
Bakı, 2013.

6. Nemət N. Azərbaycanda pirlər. – Bakı, 1992.
7. Əliyeva H. Azerbaycandakı tarihi mezar taşlarının epiqrafik kitabeleri ve

mevcut durumları hakkında. // I Uluslararası Geleneksel Türk Məzar Taş-
ları. – Bakı, 2018.

Şəkil 5 Şəkil 6 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

105

Gunel Seyidahmedli (Azerbaijan) 
TOMBSTONES OF SUNDU VILLAGE AND SACRED PLACES
Sunduvillage, which has an ancient history, is located at the south-

eastern foot of Caucasus Mountains, in 95 km north of Baku, at a height 
of approximately 750–800 m above sea level. The village is bordered by 
the other villages of Gobustan, by Jeyirli, Bekle and Nabur in the east, by 
Chukhanli in the south, by Khilmili in the north, by Tekle-Mirzebaba in the 
west. 

Cemeteries and tombstones occupy a special place among the material 
cultural monuments of Sundu village. Almost every tribe had its own cemetery 
here. For this reason, it is not accidental that cemeteries occupy a large place 
in the village.

Key words: Sundu, tombstones, cave, mosque, culture.

Гюнель Сеидахмедли (Азербайджан)
НАДГРОБИЯ СЕЛА СУНДУ И СВЯТЫЕ МЕСТА
Село Сунду, имеющее древнюю историю, расположено у юго-вос-

точного подножия Кавказских гор, в 95 км к северу от Баку, на высоте 
примерно 750–800 м над уровнем моря. Село граничит с другими села-
ми Гобустана, Джейирли, Бекле и Набур на востоке, Чуханлы на юге, 
Хилмили на севере, Текле-Мирзабаба на западе.

Особое место среди материальных памятников культуры села Сунду 
занимают кладбища и надгробия. Почти каждое племя имело здесь свое 
кладбище. По этой причине не случайно большое место в селе занимают 
кладбища.

Ключевые слова: Сунду, надгробия, пещера, мечеть, материальная 
культура.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

106

UOT 792.05

Narmina Aghayeva 
PhD (Art Study), Associate Professor

Institute of Architecture and Art of ANAS
(Azerbaijan)

nermine2014@mail.ru

THE KHOJALY TRAGEDY ON THE THEATER SCENE

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416447

Abstract. The subject of the article was the embodiment of the theme 
of the Khojaly tragedy on the theater stages. The play “Unknown Woman” 
staged in the Istanbul theater is analyzed, the author and director of which 
is our compatriot Aygun Hasanoglu, who lives in Turkey, as well as the 
performances “When the Almond Tree Blooms”, “Red Angel in Khojaly”, 
“Arzu and Murad”, which were staged at the Azerbaijan Theater for Young 
Spectators. In addition, the author notes the play “Children Who Don’t Grow 
Up”, staged at the Kiev Theater “Bravo”, the play “My War”, embodied on 
the stage of the Russian Drama Theater and other dramatic works dedicated 
to the Khojaly tragedy.

Key words: dramaturgy, history of the genocide, Khojaly tragedy, play, 
theater.

Introduction. “This world is not a place of justice and rights”. These 
words, which were said by Heydar Aliyev, are a living photo characterizing 
the world order. But the author of these words fought against injustice and 
unfairness until the end. His struggle continues still, and the struggle of the 
righteous against the unrighteous wins over the years. It should be recalled 
that February 26 is marked as the Khojaly Genocide Day since 1993 on 
Heydar Aliyev’s initiative. We are living the 31st year of our unbearable pain 
and boundless sorrow called Khojaly. Although years have passed since the 
horrors of the tragedy, its pains and horrors are not forgotten. In this regard, we 
are witnessing the creation of many successful examples in our dramaturgy 
and theater art.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

107

The interpretation of the main material. Ilham Aliyev, the head of the 
state, signed a decree on the 30th anniversary of the Khojaly genocide on 
January 28, 2022. This means that the Khojaly theme of theaters should not 
be limited to the month of February, creative teams have the opportunity to 
implement initiatives on this theme throughout the year.

We should mention Aygun Hasanoglu’s dramaturgical work among such 
initiatives. The Karabakh War and the Khojaly Genocide are the main themes 
in Aygun Hasanoglu’s literary work, who has dedicated her life to the fight 
against Armenian fascism since her youth. A.Hasanoglu is the writer who 
wrote the Khojaly genocide for the first time, and she is the only writer who 
found the courage to write about the war in the middle of the war. Aygun 
Hasanoglu’s dramaturgy describes the Karabakh war with all its horrors and 
contains extremely impressive scenes of the war that shake the human heart 
and soul.

The author’s play “Adsiz gadin” (“Unknown Woman”) [1], which reflects 
the horrors of the Khojaly genocide and is dedicated to the women who were 
victims of terrorism and war in the world, is staged by the creative team of the 
Istanbul Azerbaijan Theater every year starting from 2016. The production 
director of the play is Elchin Imanov, the leading role is Kamala Nabibeyli. 
The director combines the main essence of the work with acting and his 
own interpretation, presenting the theme of genocide in accordance with the 
theater aesthetics.

Within the framework of the international campaign “Justice to Khojaly!”, 
the play “Khojalyda girmizi melek” (“Red Angel in Khojaly”), which was 
organized by the Italian organization “Associazione Arci Bellezza” and staged 
at the State Theater of Young Spectators in 2016, was also successful. The 
main idea of the new play is the bitter fate of the young girl who was captivated 
during the tragedy, the pure feelings, psychological and spiritual condition of 
the people who live refugee life. Sabuhi Mammadli is the screenwriter of the 
play, which attracts attention for Italian theater actors’ talented performance, 
and Nihad Isa is the production director. Azerbaijani and Italian music was 
used in the play-elegy.

The premiere of the play “Badam aghaji chichekleyende” (“When the 
Almond Tree Blooms”), which was directed by Gulnar Hajiyeva and staged 
by the creative team of the Theater of Young Spectators at the Academic 
National Drama Theater on February 22, 2018, was welcomed with great 
interest.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

108

It is no coincidence that the play was called “When the Almond Tree 
Blooms”. Because the almond tree is the first tree to bloom. The almond 
flower depicted in the logo of the “Justice to Khojaly!” campaign reflects the 
hope that justice will be provided for the genocide committed by Armenians 
in Khojaly on the night of February 25-26, 1992, and that such cruel acts will 
not be repeated.

Another artistic manifestation of hope for justice was the play “Boyumeyen 
ushaglar” (“Children Who Don’t Grow Up”) dedicated to the tragedy of 25 
children who lost both their parents as a result of the Khojaly Genocide, 
organized by Ukraine’s “Black Square” improvisation theater and staged at 
Kyiv’s “Bravo” theater in 2019.

The Azerbaijan State Academic Opera and Ballet Theater hosted the play 
“Children Who Don’t Grow Up” in February 2022, which is based on the 
book of the same name by Elshad Eyvazli. The head of the project is Hikmet 
Javadov, the author of the idea is Murad Jafarov, and the production director 
is Yuriy Klyatskin.

The war and its pains met with the audience in monodrama called 
“Menim savashim” (“My War”) [7] by a woman on the stage of the Academic 
Russian Drama Theater on February 25, 2022. The author-performer of the 
stage work is Aleksandra Nikushina, the production director is Alexander 
Sharovsky.

The Irevan State Azerbaijan Drama Theater named after Jafar Jabbarli, 
which has persistently fought against the pain of Armenian vandalism 
throughout 140-year history, has organized four plays on the theme of 
the Khojaly genocide. The interesting stage design, the music collection 
accompanied with tense melodies, the emotional acting, which were in 
line with the dynamics of the plot line to convey the horrors of the 
tragedy to the audience, in the spectacle “Olum hesreti” (“Longing for 
Death”) [3] based on the play of the same name by the writer-playwright 
Sabir Shahtakht, who reflected the drama of an Azerbaijani woman’s life 
who was mercilessly tortured in the Armenian captivity, made watching 
the performance in one breath. The play “Longing for Death” conveyed 
to the audience that Armenian executioners infected our prisoners 
deliberately in order to spread terrible diseases in Azerbaijan. The 
plays “Longing for Death” and “Soygirim tarikhinin dastani” (“Epic of 
Genocide History”) [3] are the neatest answers to the false “Armenian 
genocide” claims.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

109

The second play of the Irevan Azerbaijan Drama Theater is the play-
composition “Justice to Khojaly” based on the poem “Khojaly shehidim 
Shohret Hasanov” (“Khojaly Martyr Shohrat Hasanov”) [4] by the poetess-
playwright Azade Taleh. The play is in the form of “mystical ritual”, and talks 
about Armenian barbarism and Armenian vandalism. The production director 
of the composition is Nijat Mirzazadeh.

Another performance of the Irevan Azerbaijan Drama Theater is Sevinj 
Elsever’s “Ureyinde arzu tut” (“Make a Wish”) directed by the chief director 
of the theater Sarvar Aliyev. This play was also staged at Azerbaijan State 
Theater of Young Spectators and Mingachevir Drama Theater under the name 
“Arzu and Murad”.

Another work of the Azerbaijan State Theater of Young Spectators 
dedicated to the anniversary of the Khojaly tragedy was the play “Yarimchig 
galmish” (“Unfinished”) [5].

With the support of the Ministry of Culture and the invitation of our embassy 
in Poland, the State Pantomime Theater, which has a unique place and value in 
the theater world of Azerbaijan, presented one of the most interesting works in 
its repertoire – Bakhtiyar Khanizade’s play “Khojaly bu olub” (“What happened 
in Khojaly” on the 30th anniversary of the Khojaly tragedy.

Sumgayit State Drama Theater commemorated the Khojaly victims with 
the play “Missiya” (“Mission”) [1] by the People’s artist Firudin Maharramov’s 
presentation.

The tragedy of Khojaly was widely highlighted in the theaters of the 
brotherly Republic of Turkey.

The premiere of the play “Jehennemde 8 gun” (“8 Days in Hell”) [6] 
took place at Gultepe Cultural Center in Istanbul in 2020. Kamala Kamal, 
the head of the Turkey-Azerbaijan Vision Theater, was the leading actor. The 
author of the play, which is based on Khojaly resident Durdane Aghayeva’s 
memories, is Aygun Hasanoglu, and the director is Kamran Dadashzadeh. 
The play was organized within the framework of the “One nation, two states” 
project. Actors from both countries took part in the play, which tells the story 
of a woman who was captivated by Armenians during the Khojaly genocide 
and lived in captivity for eight days.

The anniversaries of the Khojaly genocide, which is the bitterest page 
of our blood memory, were held in different countries of the world with the 
participation of our diplomatic missions, diaspora organizations and public 
institutions.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

110

The largest event on the eve of the anniversary of the tragedy was 
organized in Berlin, the capital of Germany on February 22, 2020. Pan-
European Karabakh rally was held near the Brandenburg gates in the 
city on the initiative of diaspora organizations operating in about 30 
countries and organized by the Alliance of German Azerbaijanis. The 
participants of the action demanded a legal and political assessment 
at the international level for the genocide committed by Armenians 
in Khojaly 28 years ago, and to put pressure on Armenia to return the 
occupied Azerbaijani lands.

Conclusion. We should mention the event “My Heart Khojaly” at the 
Baku Congress Center organized by the Youth Fund of the Republic of 
Azerbaijan among domestic events in 2020. A shadow theatrical performance 
about the genocide was presented by the world-famous TEULIS theater in 
the artistic part of the “My Heart Khojaly” [6] event. The scene, which was 
accompanied by the music of the composition “Khojaly-613” by the French 
composer Pierre Thilloy, described the horrors that happened on the night 
of the genocide and the impact of this tragedy on the hopes and destinies of 
thousands of people.

Today, there is a moral front called “Justice to Khojaly!”, which calls 
humanity to fight for the fate of millions of people who suffer from oppression 
and torture as a result of terrorism. As long as there is terror, cruelty and war, 
this ideological front will always live.

REFERENCES
1. https://teleqraf.com/news/art/146471.html
2. https://xalqqazeti.az/qan-yaddasi/bas-movzu-esrin-faciesidir
3. https://culture.gov.az/az/umumi-xeberler/xocali-faciesi-beseriyyete-

qarsi-yonelmis-en-dehsetli-vandalizm-aktidir
4. https://culture.gov.az/az/umumi-xeberler/mubarizler-teatr-qrupu-xocali-

soyqirimi-ile-bagli-edebi-bedii-kompozisiya-hazirlayib
5. https://medeniyyet.az/page/news/61365/Otuz-yasli-derdin-sehne-

tecessumu.html?lang=az
6. https://azertag.az/xeber/Xocali_faciesi_Azerbaycan_tarixine_yazilmis_

en_dehsetli_bir_sehifedir-2504771
7. https://azertag.az/ru/xeber/Moya_voina_na_scene_Russkogo_

dramaticheskogo_teatra-2454851



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

111

Nərminə Ağayeva (Azərbaycan)
XOCALI FACİƏSİ MÖVZUSU TEATR SƏHNƏSİNDƏ
Məqalədə Xocalı faciəsi mövzusunun teatr səhnələrində təcəssümü təhlil 

edilir. İstanbul teatrında oynanılan, Türkiyədə yaşayan həmyerlimiz Aygün 
Həsənoğlunun müəllifi və rejissoru olduğu “Adsız qadın”, Azərbaycan Dövlət 
Gənc Tamaşaçılar Teatrında səhnələşdirilən “Badam ağacı çiçəkləyəndə”, 
“Xocalıda qırmızı mələk”, “Arzu və Murad” tamaşaları, Kiyevin “Bravo” 
teatrında hazırlanan “Böyüməyən uşaqlar”, Rus Dram Teatrının “Mənim sa-
vaşım” və Xosalı faciəsinə həsr olunan digər tamaşalar araşdırılır. 

Açar sözlər: dramaturgiya, soyqırımı tarixi, Xocalı faciəsi, tamaşa, teatr. 

Нармина Агаева (Азербайджан)
ТЕМА ХОДЖАЛИНСКОЙ ТРАГЕДИИ НА ТЕАТРАЛЬНОЙ
СЦЕНЕ
Предметом рассмотрения статьи стало воплощение темы Ходжалин-

ской трагедии на театральных сценах. Анализируется поставленный в 
стамбульском театре спектакль «Безымянная женщина», автором и ре-
жиссером которого является наша соотечественница Айгюн Гасаноглу, 
проживающая в Турции, а также спектакли «Когда цветет миндаль», 
«Красный ангел в Ходжалы», «Арзу и Мурад», постановка которых осу-
ществлена в Азербайджанском Театре юного зрителя. Кроме того, автор 
отмечает спектакль «Дети, которые не растут», поставленный в Киев-
ском театре «Браво», спектакль «Моя война», воплощенный на сцене 
Русского драматического театра и другие драматические произведения, 
посвященные Ходжалинской трагедии.

Ключевые слова: драматургия, история геноцида, Ходжалинская 
трагедия, спектакль, театр.



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

112

UOT 791.43

Fizuli Mustafayev 
PhD (Philology)

Institute of Linguistics named after Nasimi of ANAS
(Azerbaijan)

mustafayev.fizuli8@gmail.com

FILM LANGUAGE AND SEMANTIC 
STRUCTURE OF THE TEXT

https://doi.org/10.5281/zenodo.8416452

Abstract. The article is devoted to the cinematic language and the 
semantic structure of the text. Here, in particular, it discusses in detail how 
the text of the screenplay is based on the words of a living spoken language, 
and the links between cinema and reality are in the center of attention. But 
the fact is that the display of typical objects and phenomena of reality is 
not a mechanical fixation on the tape. In other words, the screen reveals 
the truth to the truth and opens the seemingly invisible, unheard of aspects 
of reality and events in the real world and creates a new model of reality. 
The article presents the deformations of the facts of reality and their new 
meaning.

It speaks of such artistic possibilities of cinema as a perspective, plan, 
chiaroscuro, contrast, color variety, optical changes and changes in the pace 
of movement. It is indicated that the display language of the screen, thanks to 
these possibilities, acquires a peculiar ability to turn them into a real aesthetic 
condition of a new reality.

Key words: text, semantic structure, spoken language, directorial work, 
meeting.

Introduction. Making a film based on a poem or verse novel does not 
mean that its structure becomes a poetic structure. Or, on the contrary, a 
highly poetic film can be made based on any prose work. Therefore, the 
relationship between poetry and cinema should be seen as only one aspect 
of the problem of the relationship between poetry and cinema. Moreover, 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

113

language elements of poetic thinking can be found in films with a non-poetic 
structure, and cinema needs to talk about these elements that pass through the 
language of poetry.

There are few films in Azerbaijani cinema where speech norms play a 
determining and dominant role in the narration structure. However, in some 
films, the means of speech, such as film metaphors and film symbols played 
an important role in the effective, figurative expression of thought.

The interpretation of the main material. The prominent French scientist R. 
Barthes wrote in 1971 that a new object was needed, on the contrary to the 
concept of “work”, which was explained by Newton’s categories for a long 
time. This object is the text [1, p. 59]. According to Barthes, if a work is a 
physical object, for example, a book, then it is not correct to understand the 
text as any object. It appears as a “methodological field”. Text cannot be taken 
by hand, it reaches us only by the language. Text can be felt only in action, in 
the process of its creation.

Let’s analyze several episodes from the movie “Sherikli chorek” (“Shared 
bread”) to justify our opinion:

The film contains shots where German prisoners walking through the 
central streets of Baku: prisoners are walking, Baku residents gather on the 
sidewalks and watch them. The director presents the prisoners’ gloomy faces, 
and sometimes the inhabitants’ eyes expressing surprise, curiosity and hatred 
by using the montage method. Here, perhaps, a mother who lost her son in the 
war has a thousand expressions in her eyes and hugs her young daughter to 
her chest as if protecting her from danger. These are impressive moments, but 
the “soul” of the episode is not in these moments, but in the young children, 
for example, the boy who does not understand what war means, does not 
consciously experience it, so he greets the prisoners with the gesture “heil 
Hitler”, or it is in the scenes related to the behavior of the children who walk 
like soldiers next to the prisoners. Undoubtedly, these children’s behaviors 
have additional meanings, which are an illustration of the fate of fascism born 
from the collision of child psychology, child consciousness, child naivety and 
fascist horrors.

Sh. Mahmudbeyov was one of the directors who used metaphorical 
language means in Azerbaijani cinema. There is an impressive scene in his 
film “Sherikli chorek” (“Shared Bread”). The little girl wants to have fun and 
play, but she does not have a doll. She ties her scarf to the “head” of the water 
tap in the yard, then draws eyes and eyebrows on it with charcoal. The nose of 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

114

the “doll” is too long, so it does not satisfy the girl’s interests. She is looking 
for a new fun, this time she folds her leg, draws the eyes and eyebrows of the 
new “doll” with charcoal on her knee, ties her scarf on its head and swings her 
leg and plays a lullaby to her “doll”.

The episode has a very effective emotional impact. Without a doubt, it 
does not mean as a whim of a pampered girl, it rises to the level of the screen 
character of the time.

One of the final scenes of the film is also interesting. A man in military 
uniform washes the words “all for the front” written on the wall with 
powerful water stream, and children dance under the water droplets that 
return from the wall.

I consider this scene to be one of the most successful on-screen 
expressions of ending the war, not only in Azerbaijan, but in general, 
world cinema. It is possible to get the opposite effect due to the direct 
meaning of water by referring directly to the image of mobilization for 
war, water becomes the sinner of the lost childhood of an entire generation 
– the last chord of the judgment of war and serves the idea of the return 
and restoration of the lost.

The rain that falls at the beginning of the film “Gun kechdi” (“The Day 
Passed”) not only cleans the streets, but also the memories and emotions, 
and prepares a kind of psychological ground for the spiritual confessions of 
two young people – Ogtay and Asmar, who will soon be alone with their 
memories.

Rain rises to the level of a symbolic character in the films “Ad gunu” 
(“Birthday”), “Papag” (“Hat”).

The rain becomes a symbol of a decisive turn in both Mustafa and Alik’s 
lives in the first film: it makes the paths of these two people meet, who are not 
understood by those around them, and it turns out that these people have been 
coming to this meeting all their lives, but a rain had to fall for this meeting to 
take place. The poetic function of rain in this film is so vivid that you almost 
want to divide the life of the heroes into two stages – before and after the rain.

Shamil, the hero of the film “Papag” (“Hat”), wakes up from drunkenness 
after getting wet under the pouring rain. He promises his beloved Gulsuma 
that he will not drink wine again. The rain becomes a symbol of the character’s 
inner cleansing process.

The style of performing the idea in both these verses resonates with the 
principles of the “poetic realism” style that emerged in France in the 1930s.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

115

Ogtay recites a poem twice in “Gun kechdi” (“The day passed”). He 
speaks with the feeling of a poet about the old streets, jagged stones of the 
Old City, as well as the danger that awaits him. And, Asmar’s speech also has 
a lot of poetic nuances.

The moment when the heroes of the movie “Ad gunu” (“Birthday”) – Ali 
and Mustafa are happy as human beings – is the moment when they sing. 

Ali, like Asmar, is looking for the past, the place he lost, and wants 
to reunite with it. However, unlike Asmar, he strives to restore that place 
with the warmth, virginity, beauty and poetry of the relationships there. 
Bayram and Ali’s reunion with the poetry of the past does not happen. It is 
true that, unlike “Gun kechdi” (“The Day Gone”), “Ad gunu” (“Birthday”) 
does not have a retrospective dimension of time, it only works forward. 
Maybe that’s why we do not see the real expression of Ali’s inner world 
– poetic space. However, the unseen world is created by both Ali and the 
audience.

A watch is one of the objects that often become the subject of images 
from various screen works. Most of the time, the clock is used for its practical 
function, i.e. to indicate the time. However, depending on the structure of the 
episode, this ancient object can also perform in symbolic content that serves 
to express different shades of meaning. We meet different layers of meaning 
created by it in 3 contexts in the film “Ganun namine” (“For the law”). 
The watch that Galosh gave to Züleykha serves the function of fulfilling a 
person’s ordinary needs. At the same time, the watch is a means of protection 
for Galosh, but a symbol of shame for Mehman. An interesting point that 
visualizes the nature of the connection between that object and the fate of the 
characters is Zuleykha’s dream. The gradual acceleration of the sound rhythm 
of the clock, Zuleykha’s fainting because she could not stand the tension of 
this rhythm and voice can be understood in two ways: the rhythm and voice 
expound the regret of the owner of the dream (Zuleykha), the psychological 
tension, the fate of Zuleykha, who could not escape the pointer’s blow, and 
the decree on her misfortune it this watch.

A. Babayev was one of the directors who greedily used elements of poetic 
language in Azerbaijani cinema. We touched on some aspects of his film “Gun 
kechdi” (“The Day Passed”) above.

We also meet symbolic content plans of certain objects in the film 
“Yaramaz” (“Good-for-nothing”) directed by V. Mustafayev. One such item 
related to the fate of the film’s hero is a copper board with a forging image. 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

116

He stuck one of these boards, which depicted a little boy, on the door of the 
bathroom in his house. That item is the most active cinematographic means 
that expresses the paradoxes in Hatam’s character. Hatam likes to look at this 
picture, because even though he is older in body and age, his spirituality is 
like a child. The copper board is also a symbolic detail that connects Hatam 
to his childhood and past.

In general, the world of objects in the film “Yaramaz” (“Good-for-
nothing”) acts more associatively, it comes to the fore in the sense of 
completing the changes in the life and outlook of the characters, and creates 
new shades of meaning. The director referred entirely to the possibilities of 
poetic thinking and resorted to poetic means for the expression of the idea 
in the two episodes of the film. It is about the dialogue between Hatam and 
Mashallah’s father’s corpse and Hatam’s, who tried to hang himself, going 
and seeing “that world”.

For example, the film based on the motifs of “Dada Gorgud” epics, which 
has a unique grammatical structure, does not have a complete effect in terms 
of the poetic richness of the language. Undoubtedly, the answers to the 
following questions had to be found before the shooting of the film: “In what 
dimensions is the world of “Dada Gorgud” displayed on the screen?”; “What 
motifs and characters of the epic will the film be created on?”; “In what style 
will the narration be set?”.

Let’s say for the sake of justice that the writer Anar created an interesting 
screen interpretation of “Dade Gorgud” as a screenwriter. Let’s say without 
going into the details that this interpretation had a clear idea-artistic direction 
and a corresponding, complementary artistic solution concept. However, later 
in the work process, the scope of the script was reduced to the limits of a two-
series film due to some reasons, i.e. the previously modeled structure was 
disordered and the idea-content plan of the creative work was also changed.

One of the films in Azerbaijani cinematography that distinguish due to the 
closeness of the language to the poetic language is the film “Torpag, deniz, 
od, sema” (“Land, Sea, Fire, Sky”) directed by Sh. Mahmudbeyov based on 
Anar’s script. Even the name of the film can be perceived as a code of the 
poetic beginning in its structure. The four most important attributes of the 
existence of the world – the four elements are really taken as objects of poetic 
research in this screenplay. The author expresses his views on life, the meaning 
of life, human happiness and literary values in human destiny at the level of 
attitude to these four elements, strives to turn each of them into a character 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

117

that passes through a person’s life and leaves a mark on his life, to achieve 
this wish, he chooses four representatives of a genealogy and turns each of 
these elements into one of the main concepts of their worldview. Accordingly, 
the plot of the film is based on 4 novellas dedicated to the themes of land, 
sea, fire, and sky. But unfortunately, except for the first novella, the elements 
of existence mentioned in the other novellas could not rise to the level of 
semantic research.

The events in the film “Elage” (“Relation”) based on Anar’s script 
take place in a space that is subjective in the perception of one of the main 
characters – a student. However, what appears before the eyes of the student 
in the film is manifested as attributes of the reality that surrounds him. In 
other words, the borders of reality and unreality have disappeared in the film, 
as a result, determining what is real and what is not real in this film has caused 
certain problems, especially for an unprepared audience. The point is that the 
student moves through two spatial boundaries in the film: the objective space 
beyond his perception, his subjective feelings and the subjective space visible 
to his eyes.

It is not so easy to explain the plot of the movie “Yarasa” (“Bat”) with the 
logic of traditional cause-and-effect relationships, to hear and appreciate the 
connections between the motifs and themes immediately that preoccupy the 
author. “Yarasa” (“Bat”) is a real author’s film: every sequence of this work, 
every episode, every word of the characters and the speech heard from behind 
the sequence are valued as elements of the author’s monologue, who is well-
versed in the history and theory of cinematography and who, in principle, 
talks about the complex nature of the relationship between art, culture and life 
in the example of cinema. That’s why every real audible word, noise reflected 
on the screen rises to the level of a sign that has an aesthetic function as well 
as the attributes of reality. “The director uses symbolic elements throughout 
the film skillfully, which increases the effectiveness of the film, its aesthetic 
energy” [2, p. 68].

As a result of the film made in a purely poetic style and in the form of a 
proverb, the identity of the characters as a social character gives way to the 
aesthetic character of the idea they carry, living people are perceived more 
as a symbol of an idea, a concept: the identity of the personages as a social 
character gives way to the aesthetic character of the idea, living people are 
perceived more as a symbol of some idea, concept: most of the characters, 
some of whom do not even have names, appear in certain episodes, give their 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

118

speeches and then disappear. In this sense, the function performed by words 
and speech in the film is of great importance, the importance of its ability to 
reunite with the image and complete it comes to the fore. It can be boldly said 
that “Yarasa” (“The Bat”) is an aesthetic film of which language is highly 
coded, where the sequence of sound works as well as the sequence of images. 
Here, even the smallest cue plays an important role in hearing the author’s 
position and understanding the situation in which the cue is uttered. There are 
even moments when the word assumes completely the function of the thought 
in the plan of expression. It is enough to recall the hotel owner’s monologue, 
whose face we do not even see clearly, and what Nuru’s brother-in-law said 
at the tea table.

A. Salayev said the following about the plot, theme and idea of the film in 
one of his interviews: “The repetition of two words with different conjunctions 
three times characterizes my film precisely: as a plot – death in cinema, as a 
subject – death from cinema, as an idea – death of cinema” [3, p. 123].

Conclusion. The heroes of the mentioned films live one of the ordinary 
days of the world, and when we watch from the outside, their lives also seem 
ordinary to a person. But in each of these heroes there is a yearning for a 
holiday, the space and time languor of the lost days left behind, and most 
importantly, a desire to perceive and understand the world in a unique way. 
Therefore, the world becomes poetic through the prism of their emotions. The 
speech of the personage acquires a lyrical tone and approaches the language 
of poetry at this level.

REFERENCES
1.	 Строение фильма. – М., 1984. 
2.	 Мамедов Р. Кино – моя жизнь. // Азербайджанское кино в контексте 

культуры. – Б., 1995. 
3.	 Микеладзе Г. «Яраса» – фильм, обреченный на успех. // 

Азербайджанское кино в контексте культуры. – Б., 1995. 

Mustafayev Fizuli (Azərbaycan)
KİNO DİLİ VƏ MƏTNİN SEMANTİK QURULUŞU
Məqalə kino dili və mətnin semantik quruluşuna həsr olunub. Bura-

da, əsasən, kinossenari mətninin canlı danışıq dilinin lüğət fonduna daxil 
olan sözlər üzərində qurulması barədə ətraflı söhbət gedir və kino dili ilə 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

119

gerçəkliyin bağlantıları diqqət mərkəzinə çevrilir. Lakin məsələ burasın-
dadır ki, gerçəkliyin tipik cisim və hadisələrinin ekrana gətirilməsi onla-
rın lent üzərində protokol qaydası ilə mexaniki fiksasiyası deyil. Başqa 
sözlə desək, ekran mətni gerçəkliyə istinad edərək gerçəklikdəki cisim 
və hadisələrin arxasında dayanan, zahirən hiss olunmayan, duyulmayan 
tərəflərini açır, gerçəkliyin yeni modelini yaradır. Məqalədə gerçəklik 
faktlarının deformasiyası, onların yeni məna çalarları kəsb etməsi ön 
planda təqdim olunur.

Məqalədə öz əksini tapmış məsələlərdən biri də kino sənətinin ixtiya-
rında rakurs, plan, işıq-kölgə, kontrast, rəng müxtəlifliyi, optik dəyişmələr 
və hərəkətin tempinin dəyişməsidir. Bildirilir ki, ekran dili məhz onların 
sayəsində özünəməxsus keyfiyyətlər qazanır, gerçəkliyin yeni – gerçəklikdən 
fərqlənən təqdiminin estetik şərtinə çevrilir. 

Açar sözlər: mətn, semantik quruluş, danışıq dili, rejissor işi, montaj.

Мустафаев Физули (Азербайджан)
ЯЗЫК ФИЛЬМА И СЕМАНТИЧЕСКАЯ СТРУКТУРА ТЕКСТА
Статья посвящена кинематографическому языку и семантической 

структуре текста. Здесь, в частности, подробно обсуждается, как текст 
киносценария основан на словах живого разговорного языка, а связи 
между кино и реальностью находятся в центре внимания. Но дело в том, 
что отображение типичных предметов и явлений реальности не являет-
ся механической фиксацией на ленте. Другими словами, экран откры-
вает правду правде и открывает, казалось бы, невидимые, неслыханные 
аспекты реальности и событий в реальном мире и создает новую модель 
реальности. В статье представлены деформации фактов реальности и их 
новый смысл.

Здесь говорится о таких художественных возможностях кино как 
ракурс, план, светотень, контраст, цветовое разнообразие, оптиче-
ские изменения и изменение темпе движения. Указано, что язык дис-
плея экрана, благодаря этим возможностям, обретает своеобразные 
способности превращать их в настоящее эстетическое условия новой 
реальности.

Ключевые слова: текст, семантическая структура, разговорный язык, 
режиссерская работа, монтаж.



120

MÜNDƏRİCAT

Köçərli İradə (Azərbaycan)	 3
Heydər Əliyev və Azərbaycan ənənəvi musiqisi

Sadıqova Aidə (Azərbaycan)	 13
Azərbaycan xalça sənətində Heydər Əliyev obrazı

Aytaç Ahmet (Türkiyə)	 19
Gördes dokumacılığı ile alakalı Cumhurbaşkanlığı Osmanlı arşivi’nde 
yer alan bazi belgeler

Quliyev Ramil (Azərbaycan)	 29
Təsviri sənətdə Heydər Əliyev obrazının simvolik təcəssümü

Abdullayeva Samirə (Azərbaycan)	 37
Ümummilli lider Heydər Əliyev və onun şəhərsalma irsi

Kononenko Yevgeniy (Rusiya)	 47
Müasir məscid memarlığında Kəəbə obrazı: Kazandakı müsaqibəsinə dönüş

Akilova Kamola (Özbəkistan)	 60
Ərəbistanın islamaqədərki dünyagörüşünün islam bədii
mədəniyyətinin formalaşmasında rolu

İsayeva Leyla (Azərbaycan)	 72
Bədii mədəniyyətdə milli mövzuların formalaşmasının tarixi şərtləri

Xəlilov Aslan (Azərbaycan)	 80
XX əsr Azərbaycan qrafika sənətində Ələkbər Rzaquliyevin rolu

Rzayeva Nərgiz (Azərbaycan)	 88
1990–2000-ci illər Azərbaycan təsviri sənətində miniatür ənənələri

Seyidəhmədli Günel (Azərbaycan)	 95
Sündü kəndinin məzar daşları və pirlər

Ağayeva Nərminə (Azərbaycan)	 106
Xocalı faciəsi mövzusu teatr səhnəsində

Mustafayev Fizuli (Azərbaycan)	 112
Kino dili və mətnin semantik quruluşu



121

Kocharli Irada (Azerbaijan)	 3
Heydar Aliyev and Azerbaijani traditional music

Sadigova Aida (Azerbaijan)	 13
The image of Heydar Aliyev in Azerbaijani carpet art

Aytach Ahmet (Turkey)	 19
Some information about Gordes weaving in the archives of the 
Ottoman State

Guliyev Ramil (Azerbaijan)	 29
Symbolic embodiment of the image of Heydar Aliyev in fine art

Abdullayeva Samira (Azerbaijan)	 37
National lider Heydar Aliyev and his urban planning heritage

Kononenko Evgenii (Russia)	 47
The image of the Kaaba in the contemporary architecture of the 
mosque: returning to the competition in Kazan

Akilova Kamola (Uzbekistan)	 60
The role of the pre-Islamic worldview of Arabia in the formation of 
Islamic artistic culture

Isayeva Leyla (Azerbaijan)	 72
Historical suppositions for the formation of national themes in artistic
culture

Khalilov Aslan (Azerbaijan)	 80
The role of Alakbar Rzaguliyev in the graphic art of Azerbaijan in the 
XX century

Rzayeva Nargiz (Azerbaijan)	 88
The miniature traditions of Azerbaijan fine arts in the 1990s–2000s

Seyidahmedli Gunel (Azerbaijan)	 95
Tombstones of Sundu village and sacred places

Aghayeva Narmina (Azerbaijan)	 106
The Khojaly tragedy on the theater scene

Mustafayev Fizuli  (Azerbaijan)	 112
Film language and semantic structure of the text

CONTENCE



122

СОДЕРЖАНИЕ
Кочарли Ирада (Азербайджан)	 3
Гейдар Алиев и азербайджанская традиционная музыка 

Садыгова Аида (Азербайджан)	 13
Образ Гейдара Алиева в азербайджанском ковровом искусстве

Айтач Ахмет (Турция)	 19
Некоторые сведения о ткачестве Гордеса, имеющиеся
в Османском Государственном архиве

Гулиев Рамиль (Азербайджан)	 29
Символическое воплощение образа Гейдара Алиева в изобразительном 
искусстве

Абдуллаева Самира (Азербайджан)	 37
Национальный лидер Гейдар Алиев и его градостроительное наследие

Кононенко Евгений (Россия)	 47
Образ Каабы в современной архитектуре мечети: возвращаясь к 
конкурсу в Казани

Акилова Камола (Узбекистан)	 60
Роль доисламского мировоззрения Аравии в формировании основ 
исламской художественной культуры

Исаева Лейла (Азербайджан)	 72
Исторические предпосылки формирования национальной 
тематики в художественной культуре

Халилов Аслан (Азербайджан)	 80
Роль Алекпера Рзагулиева в азербайджанской графике XX века 

Рзаева Наргиз (Азербайджан)	 88
Традиции миниатюры в изобразительном искусстве Азербайджана
в 1990–2000-е гг.

Сеидахмедли Гюнель (Азербайджан)	 95
Надгробия села Сунду и святые места

Агаева Нармина (Азербайджан)	 106
Тема Ходжалинской трагедии на театральной сцене

Мустафаев Физули (Азербайджан)	 112
Язык фильма и семантическая структура текста



123



124

MƏQALƏ MÜƏLLIFLƏRININ NƏZƏRINƏ! 

	 Nəşrə dair tələblər:
1.	 Beynəxalq “İncəsənət və mədəniyyyət problemləri” jurnalında çap 

üçün məqalələr Azərbaycan, ingilis və rus dillərində dərc olunur.
2.	 Məqalələr elektron daşıyıcısı və e-mail vasitəsilə (mii_inter@yahoo.

com) qəbul edilir.
3.	 Məqalələrin həcmi 10 vərəqdən (A4) artıq (şrift: Times New Roman – 

13, interval: 1,5, sol kənar 3 sm, sağ kənar 1,5 sm, yuxarı hissə 2 sm, 
aşağı hissə 2 sm) olmamalıdır.

4.	 Məqalədə müəllif(lər)in adı-soyadı, elmi dərəcəsi, elmi adı və elektron 
poçt ünvan(lar)ı göstərilməlidir. 

5.	 Elmi məqalənin sonunda elm sahəsinin və məqalənin xarakterinə uy-
ğun olaraq, müəllif(lər)in gəldiyi elmi nəticə, işin elmi yeniliyi, tətbiqi 
əhəmiyyəti və s. aydın şəkildə verilməlidir. 

6.	 Məqalənin mövzusu ilə bağlı elmi mənbələrə istinadlar olmalıdır. Mə
qalənin sonunda verilən ədəbiyyat siyahısı əlifba ardıcıllığı ilə nöm
rələnməlidir (məsələn, [1] və ya [1, s.119] kimi işarə olunmalı). Eyni 
ədəbiyyata mətndə başqa bir yerdə təkrar istinad olunarsa, onda istinad 
olunan həmin ədəbiyyat əvvəlki nömrə ilə göstərilməlidir. 

7.	 Ədəbiyyat siyahısında verilən hər bir istinad haqqında məlumat tam 
və dəqiq olmalıdır. İstinad olunan mənbənin biblioqrafik təsviri 
onun növündən (monoqrafiya, dərslik, elmi məqalə və s.) asılı olaraq 
verilməlidir. Elmi məqalələrə, simpozium, konfrans və digər nüfuzlu 
elmi tədbirlərin materiallarına və ya tezislərinə istinad edərkən mə
qalənin, məruzənin və ya tezisin adı göstərilməlidir. İstinad olunan 
mənbənin biblioqrafik təsviri verilərkən Azərbaycan Respublikasının 
Prezidenti yanında Ali Attestasiya Komissiyasının «Dissertasiyaların 
tərtibi qaydaları» barədə qüvvədə olan təlimatının «İstifadə edilmiş 
ədəbiyyat» bölməsinin 10.2-10.4.6 tələbləri əsas götürülməlidir.

8. 	 Məqalənin sonundakı ədəbiyyat siyahısında son 5-10 ilin elmi məqalələrinə, 
monoqrafiyalarına və digər etibarlı mənbələrinə üstünlük verilməlidir. 

9.	 Dərc olunduğu dildən əlavə başqa iki dildə məqalənin xülasəsi verilməli
dir. Məqalənin müxtəlif dillərdə olan xülasələri bir-birinin eyni olmalı və 
məqalənin məzmununa uyğun olmalıdır. Məqalədə müəllifin və ya mü
əlliflərin gəldiyi elmi nəticə, işin elmi yeniliyi, tətbiqi əhəmiyyəti və s. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

125

xülasədə yığcam şəkildə öz əksini tapmalıdır. Hər bir xülasədə məqalə
nin adı, müəllifin və ya müəlliflərin tam adı göstərilməlidir. 

10.	 Hər bir məqalədə UOT indekslər və üç dildə açar sözlər (məqalənin və 
xülasələrin yazıldığı dillərdə) verilməlidir. 

11.	 Hər bir məqalə redaksiya heyətinin rəyinə əsasən çap olunur.
12.	 Plagiatlıq faktı aşkar edilən məqalələr dərc olunmur.

	 Məqalələrin nəşri pulsuzdur.
	 Əlyazmalar geri qaytarılmır.

ATTENTION TO THE AUTHORS OF PAPERS!

	 The publication requirements:
1.	 Papers for the journal of International «Art and culture problems» are 

published in Azerbaijani, Russian and English languages.
2.	 Papers are accepted via electron carrier and e-mail (mii_inter@yahoo.com).
3.	 The amount of the papers should not be more 10 pages (A4), (font: 

Times New Roman - 13, interval: 1.5, from the left edge 3 cm, right 
edge 1.5 cm and 2 cm in the upper part and the lower part 2 cm).

4.	 In the article should be noted the author’s (s’) name and surname, 
scientific degree, scientific title and e-mail address (es).

5.	 At the end of the scientific article according to the nature of the paper 
and field of science should be given obviously the author’s (s’) research 
results, the scientific innovation of the study, the application importance, 
economic efficiency and so on. 

6.	 There must be references to scientific sources connected with the 
subject of the paper. The list of references at the end of the article should 
be numbered in alphabetical order (for instance, [1] or [1, p.119]). If 
the reference refers to repeated elsewhere, then the referred literature 
should be indicated in the same number as previously.

7.	 Any reference to the literature list must be complete and accurate 
information. The bibliographic description of a reference should be based 
on its type (monographs, textbooks, scientific papers, etc.). Referring to 
materials or theses of scientific papers, symposia, conferences and other 
prestigious scientific events should be indicated the name of papers, 



Vol. 17  № 3	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

126

reports or theses. While the bibliographic description of reference 
should be based on the requirements 10.2-10.4.6 of the section «Used 
literature» of the instruction which in force to the «Drafting rules of 
dissertations» of Higher Attestation Commission under President of 
Azerbaijan Republic. 

8.	 On the list of reference at the end of the paper of the last 5-10 years’ 
scientific papers, monographs and other reliable sources will be 
prioritized.

9.	 In addition to the language of publication should be given summary of the 
paper in two other languages. Summaries of papers in different languages 
should be consistent with the content of the article and should be equal to 
each other. In the paper the research results, scientific innovation of the 
study, the application importance and so on should be reflected briefly by 
author or authors in summary. A summary of each paper should be given 
with the author or authors’ full name and as well as title of article.

10.	 Each article should be presented with UDC indexes and keywords in 
three languages (in languages of papers and summaries).

11.	 Each paper is published according to the opinion of the editorial board.
12.	 The papers are not published in plagiarism cases.

	 The publication of the papers is free of charge.
	 Manuscripts will not be returned.

К СВЕДЕНИЮ АВТОРОВ СТАТЕЙ!

	 Требования к публикациям:
1.	 Статьи в международном журнале «Проблемы искусства и культу-

ры» печатаются на азербайджанском, английском и русском языках.
2.	 Статьи принимаются на электронном носителе и по e-mail (mii_

inter@yahoo.com) 
3.	 Объем статьи не должен превышать 10 страниц (А 4; шрифт Times 

New Roman – 13, интервал: 1,5, левый край – 3 см, правый край 1,5 
см, сверху – 2 см, снизу – 2 см.).

4.	 В статье должны быть указаны имя и фамилия автора (авторов), 
ученая степень, ученое звание и электронные адреса.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 17  № 3

127

5.	 В конце научной статьи должно быть четко указано заключение 
автора (авторов) о научных результатах, научной новизне работы, 
ее практического значения, экономической выгоды и т.п. исходя из 
характера научной области и статьи.

6.	 В статье должны быть сноски на научные источники в соответ-
ствии с темой. Список литературы, данный в конце статьи, должен 
быть пронумерован в алфавитном порядке (например, [1] или [1, с. 
119]; сноски должны быть обозначены угловыми скобками). При 
повторной ссылке на научную литературу в другой части текста 
ссылаемый источник указывается прежним номером. 

7.	 Информация о любой сноске, размещенной в списке литературы, 
должна быть полной и точной. Библиографическое описание ссы-
лаемого источника должно быть дано в зависимости от его вида 
(монография, учебник, научная статья и т.д.). При ссылке на на-
учные статьи, материалы или тезисы симпозиумов, конференций 
и других компетентных научных мероприятий, должно быть ука-
зано название статьи, доклада либо тезиса. При библиографиче-
ском описании необходимо руководствоваться пунктом 10.2-10.4.6 
действующей инструкции «О порядках составления диссертаций» 
Высшей Аттестационной Комиссии при Президенте Азербайд-
жанской Республики.

8.	 В списке литературы, помещенной в конце статьи, надо отдать 
предпочтение научным статьям, монографиям и другим компе-
тентным источникам последних 5-10 лет. 

9.	 Помимо языка написания, статьи должны иметь резюме на двух 
языках. Оба резюме должны быть абсолютно идентичными и соот-
ветствовать тексту статьи. Научное выводы автора (авторов) в ста-
тье, научная новизна работы, практическое значение и т.п. должны 
вкратце отражаться в резюме. В каждом резюме должны быть ука-
заны название статьи, полное имя автора (авторов).

10.	 В каждой статье должны быть указаны УДК индексы и ключевые 
слова на трех языках (на языках статьи и двух резюме) 

11.	 Каждая статья печатается решением редколлегии. 
12.	 При обнаружении факта плагиата статьи не печатаются.
	 Статьи печатаются бесплатно.
	 Рукописи не возвращаются.






