
AZƏRBAYCAN MİLLİ ELMLƏR AKADEMİYASI
MEMARLIQ VƏ İNCƏSƏNƏT İNSTİTUTU

НАЦИОНАЛЬНАЯ АКАДЕМИЯ НАУК АЗЕРБАЙДЖАНА
ИНСТИТУТ АРХИТЕКТУРЫ И ИСКУССТВА

AZERBAIJAN NATIONAL ACADEMY OF SCIENCES
INSTITUTE OF ARCHITECTURE AND ART

İncəsənət və mədəniyyət problemləri 
Beynəlxalq Elmi Jurnal Vol. 18 № 4

 

Problems of Arts and Culture
International scientific journal

Проблемы искусства и культуры
Международный научный журнал 

ISSN 2310-5399 print

ISSN 2957-7233 online

Bakı – 2024



Baş redaktor:	 ƏRTEGİN SALAMZADƏ, AMEA-nın müxbir üzvü (Azərbaycan)
Baş redaktorun müavini: GULNARA ABDRASİLOVA, memarlıq doktoru, professor (Qazaxıstan)
Məsul katib	:		 RAMİL QULİYEV, sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru (Azərbaycan)

Redaksiya heyətinin üzvləri:
ZEMFİRA SƏFƏROVA – AMEA-nın həqiqi üzvü (Azərbaycan)
RƏNA MƏMMƏDOVA – AMEA-nın müxbir üzvü (Azərbaycan)
RƏNA ABDULLAYEVA – sənətşünaslıq doktoru, professor (Azərbaycan) 
SEVİL FƏRHADOVA – sənətşünaslıq doktoru, professor (Azərbaycan)
RAYİHƏ ƏMƏNZADƏ – memarlıq doktoru, professor (Azərbaycan) 
YEVGENİY KONONENKO – sənətşünaslıq doktoru, professor (Rusiya) 
KAMOLA AKİLOVA – sənətşünaslıq doktoru, professor (Özbəkistan) 
AHMET AYTAÇ – fəlsəfə doktoru, dosent (Türkiyə)
VİDADİ QAFAROV – sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent (Azərbaycan) 
POLİNA DESYATNİÇENKO – sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru (Kanada) 
GUZEL SAYFULLİNA – sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru (Niderland)

Editor-in-chief:		 ARTEGIN SALAMZADE, corresponding member of ANAS (Azerbaijan) 
Deputy editor:		 GULNARA ABDRASSILOVA, Prof., Dr. (Kazakhstan)
Executive secretary: RAMIL GULIYEV Ph.D. (Azerbaijan)

Members to editorial board:
ZEMFIRA SAFAROVA – academician of ANAS (Azerbaijan) 
RANA MAMMADOVA – corresponding-member of ANAS (Azerbaijan) 
RANA ABDULLAYEVA – Prof., Dr. (Azerbaijan) 
SEVIL FARHADOVA – Prof., Dr. (Azerbaijan)
RAYIHA AMANZADE – Prof., Dr. (Azerbaijan)
EVGENII KONONENKO – Prof., Dr. (Russia)
KAMOLA AKILOVA – Prof., Dr. (Uzbekistan)
AHMET AYTACH – Ass. Prof., Ph.D. (Turkey)
VIDADI GAFAROV – Ass. Prof., Ph.D. (Azerbaijan)
POLINA DESSIATNICHENKO – Ph.D. (Canada)
GUZEL SAIFULLINA – Ph.D. (Netherlands)

Главный редактор:		 ЭРТЕГИН САЛАМЗАДЕ, член-корреспондент НАНА (Азербайджан) 
Зам. главного редактора:	 ГУЛЬНАРА АБДРАСИЛОВА, доктор архитектуры, профессор (Казахстан)
Ответственный секретарь: РАМИЛЬ ГУЛИЕВ, доктор философии по искусствоведению (Азербайджан)

Члены редакционной коллегии:
ЗЕМФИРА САФАРОВА – академик НАНА (Азербайджан)
РЕНА МАМЕДОВА – член-корреспондент НАНА (Азербайджан) 
РЕНА АБДУЛЛАЕВА – доктор искусствоведения, профессор (Азербайджан) 
СЕВИЛЬ ФАРХАДОВА – доктор искусствоведения, профессор (Азербайджан) 
РАЙХА АМЕНЗАДЕ – доктор архитектуры, профессор (Азербайджан) 
ЕВГЕНИЙ КОНОНЕНКО – доктор искусствоведения, профессор (Россия) 
КАМОЛА АКИЛОВА – доктор искусствоведения (Узбекистан) 
АХМЕТ АЙТАЧ – кандидат искусствоведения, доцент (Турция)
ВИДАДИ ГАФАРОВ – кандидат искусствоведения, доцент (Азербайджан) 
ПОЛИНА ДЕСЯТНИЧЕНКО – кандидат искусствоведения (Канада) 
ГУЗЕЛЬ САЙФУЛЛИНА – кандидат искусствоведения (Нидерланды)

Jurnal Azərbaycan Respublikasının Ədliyyə Nazirliyi Mətbu nəşrlərin reyestrinə daxil edilmişdir.
N 3756. 07.06.2013-cü il.

Redaksiyanın ünvanı: Bakı, AZ 1143.
H.Cavid prospekti, 115
Tel.: +99412/539 35 39
E-mail:mii_inter@yahoo.com
www.pac.az



3

UOT 745/749

Artegin Salamzade
correspondent member of ANAS

Institute of Architecture and Art of ANAS
(Azerbaijan)

ertegin.salamzade@mail.ru

NATURAL CYCLES AND SYMBOLS 
OF NATURE IN SHEBEKE ART

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.3

Abstract. A shebeke is a decorative plane assembled from many carved 
wooden elements and pieces of coloured glass reinforced between them. 
Shebeke patterns are geometric archetypes reflecting major metaphysical 
principles, including particular natural cycles and images. The report 
presents an internally consistent concept of the origin of the types of shebeke 
compositions and the symbolism of the numerical series defining their 
geometry: 4, 6, 8, 10, 12, 16, and 32. It is shown, for example, that 10 and 
12-cornered figures symbolise the Tree of Life. To convey the geometry 
of the Tree of Life in the visual language of shebeke, folk masters of the 
18th century, creating compositions of the ground floor of the Palace of the 
Sheki Khans, presented it in the form of an elongated 12-cornered figure. 
The geometric code of the number 32 is scarce in shebeke patterns. It is a 
lunar cycle consisting of 28 days and four main astronomical events of a 
year: days of winter and summer solstice and spring and autumn equinoxes. 
Ilgar Rasulzadeh, a young master of shebeke, created a unique composition 
of shebeke in a Latin cross form (2020) for the Vatican Embassy building 
crowned by a circle with an inscribed 32-gon within.

Key words: shebeke, natural cycles, symbols, figures of sacral geometry, 
Tree of Life. 

Introduction. The whole world history can be presented as a way 
of successive separation of human beings from nature. One of the most 
significant stages of this process is the emergence of urban civilisation. In his 
time, the priest and prominent thinker Alexander Men wrote, «The city is a 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

4

symbol of isolation of mankind from nature and at the same time a symbol 
of his creative activity» [3, p. 500]. Sheki is one of those historical cities 
of Azerbaijan where the opposition between nature and humans, nature and 
culture, is least felt.

But Sheki is yet a city. Right here, the folk art of shebeke was probably 
born, which has been and continues to be an urban type of handicraft. Sheki 
itself continues to be the main centre of this kind of folk applied art. Along 
with it, the shebeke art was spread in Ganja, Ordubad, Shusha, and Baku, as 
well as in Irevan on the territory of modern Armenia. However, being an urban 
craft, shebeke remains a folk art. It is not institutionalised in professional 
artistic culture. The skills and mastery of shebeke art are passed on from 
father to son, from mentor to pupil.

The interpretation of the main material. A shebeke is a decorative plane 
assembled from numerous carved wooden elements and pieces of coloured 
glass fixed between them without using glue or nails. The meaning of the 
word shebeke is “grid” or “lattice”. The artistic essence of a shebeke lies in 
the sunlight penetrating through the coloured glass and the grid of contours of 
geometric figures. An artisan first makes standard parts of various shapes from 
hardwood – boxwood, walnut, beech, and oak – and then assembles patterns 
according to the finished drawing. The desired shape of shebekeis achieved 
by inserting into each other small alats – wooden pieces with a projection 
and a depression, between which pieces of coloured glass are placed. This 
kind of applied art requires considerable physical strength, which is why, for 
centuries, shebeke masters have been exclusively men. A dynasty of shebeke 
masters originated in Sheki city, founded by Ashraf Rasulov (1928–1997), 
known as Usta Ashraf. Today, the leading shebeke artists are his son, Tofig, 
and his grandson, Ilgar. 

An important feature of folk applied art is that it «obeys its laws, 
rather than patterns of stylistic development». There is nothing «useless, 
aimless, and lifeless» [5, p. 75, 77]. The master of shebeke strictly observes 
tradition. He must adhere to several types of compositions. In addition, the 
shebeke artist must observe the traditional colour palette: he has only red, 
yellow, blue and green at his disposal. All this completely excludes any 
improvisation in the art of shebeke. Therefore, phraseological turns such 
as «successfully combining glass of red, yellow, blue, green colours and 
their various shades, the master achieved a special psychological mood» 
[9] are meaningless. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

5

A common perception of the symbolism of shebeke is that the four colours 
of glass used here represent the four seasons, and the patterns of this art 
embody the idea of the infinite Universes and the endless flow of life. Yes, in 
a sense, all this takes place. However, only based on sacred geometry, the real 
cultural meanings of shebeke art are amenable to the interpretation.

Shebeke patterns are geometric archetypes reflecting the main metaphysical 
principles. Rhombus, hexagram, eight-pointed star, decagon, 12-corner, etc., 
are the basis of shebeke ornament is polygons of regular shape. The names of 
ornaments in Azerbaijani: ‘alty’, ‘sekkiz’, ‘on’, ‘on iki’, etc., correspond to 
the numerical series 6, 8, 10, 12, 16, 32. Each number corresponds to specific 
aspects of sacred geometry, expressing various elements of physical and 
metaphysical space and time.

The size of the objects and planes that decorate its patterns determine 
the physical space of a shebeke. The classics of shebeke are windows and 
doorways. A complex aggregate of mental factors set the metaphysical space 
of shebeke art. They shimmer in the oppositions of centre and periphery, 
statics and movement.

«Sacral geometry is a morphogenic structure underlying reality itself» 
[8, с. 68]. Figures of sacral geometry possess a remarkable property of 
mutual transformation. «Plato articulates the basic idea of sacred geometry: 
«Demiurge is a geometer» [4, с. 367]. «The forms of sacred geometry do not 
represent simple figures: they are processes, pictures and models of things 
in a frozen form» [4, с. 599]. It is this frozen form that the shebeke patterns 
convey.

The Flower of Life is the foundational figure in sacred geometry. The 
various figures within sacred geometry are interconnected through a specific 
mechanism of mutual transformation. All other figures unfold from the Flower 
of Life, and they fold into it. To be more precise, the Flower of Life serves as 
a matrix for all possible manifestations of form. According to the tradition, 
which is in question, «The Flower of Life is the source of all languages. It 
is the primary language of the universe, the pure form and proportion» [2, p. 
65]. Somewhat simplifying, we can say that the graphic image of the Flower is 
seen as a hexagon inscribed in a circle. The hexagons inscribed in circles form 
the internal structure of the Flower. Surprisingly, world art knows absolutely 
exact images of the Flower of Life. One of them is depicted on the wall of the 
Temple of Osiris in Abydos, Egypt, and dates back to approximately the 4th 
millennium BC.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

6

The Tree of Life is the central figure of sacral geometry in shebeke patterns. 
Purely formally, we can consider it a symbol of nature. However, the Tree 
of Life figure is actually only one element of a whole system of archetypes 
concentrated in the universal matrix of the Flower of Life.

The question of the symbolism and structure of the Tree of Life is not a 
simple and unambiguous one. There are at least two versions of the geometry 
of this sacred figure. The first of them has been developed most fully in 
Jewish doctrine. «The ten sephiroths – the branches or fruits of this tree 
– represent the ten qualities of God as evidence of his presence in matter»
[7, p. 143]. According to Jewish doctrine, the Tree of Sephiroth organises 
the fundamental structure of the four worlds into which the universe is 
divided. The Sephiroths are depicted in the drawing of the tree in the form 
of small circles – these are balls of light. The second version is that «there 
were originally twelve components in the Tree of Life, and this twelve-fold 
version of the Tree of Life also fits perfectly into the image of the Flower 
of Life» [2, p. 66].

The point is that the sacral figure of the Tree of Life originally has been 
depicted as an elongated hexagon, within which an atomic structure of ten 
elements is inscribed. Four of these do not coincide with the corners of the 
figure. To convey the geometry of the Tree of Life in the visual language 
of shebeke, the masters of the 18th century, creating compositions for the 
ground floor of the Palace of the Sheki Khans, presented it in the form of a 
vertically elongated 12-cornered hexagon, within which a composition of 
four rhombuses is packed. Moreover, the fourth, in turn, is packed inside 
the central, larger rhombus. The palace is an integral artistic and symbolic 
organism. The heraldic compositions on the facade walls between the 
window openings, featuring two peacocks standing before the Tree of 
Life, confirm that the shebeke pattern under discussion symbolises namely 
the Tree of Life.

The number 32 completes the series we have designated. This value was 
not easy enough to give any convincing interpretation. Nevertheless, it was 
found. It is a lunar cycle consisting of 28 days and the year’s four major 
astronomical events: days of winter and summer solstice and spring and 
autumn equinoxes. So, the number 32 fully describes the most fundamental 
time cycles with the most direct and profound impact on life on Earth.

The geometric code of 32 as a separate figure in shebeke patterns occurs 
very rarely. In most cases, the number 32 and the geometric shapes it defines 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

7

play a supporting role in shebeke compositions. We do not know of any 
shebeke compositions based on the geometry of the number 32 in traditional 
architecture. They are probably lost. It is possible to cite a single example. At 
that, it is from contemporary artistic practice.

Ilgar Rasulzadeh, a third-generation master of shebeke, created the 
magnificent work in 2020. The composition of the entrance group for 
the Vatican Embassy building has a height of three human statures. The 
geometric basis of the composition is a Latin cross. 16-cornered patterns 
form the plane of the cross. A circle in which a 32-gon is inscribed crowned 
the top of the cross. The universal language of shebeke allowed art born 
in the traditional space of the mosque to visualise Christian symbols. It 
is substantial that verbatim crowning this composition, the 32-gon also 
crowns the geometry of shebeke, acting as the supreme digital code of 
this art form.

Conclusion. Thus, the basis for the principles of the compositional 
structure of shebeke patterns is the endless reproduction of determined 
geometric figures. In other words, the decorative plane of shebeke has no 
centre and periphery and does not know the pictorial dynamics familiar 
to the eye. It means that the art of shebeke relies on a natural cyclical 
worldview and draws its cultural meanings from the deepest layers of 
tradition. 

REFERENCES
1. Даими Т. От культа к культуре. – Б., 2023.
2. Друнвало Мельхиседек. Древняя тайна цветка жизни. – М., 2017.
3. Кваша Г.С. Принципы истории. – М., 2006.
4. Неаполитанский С.М., Матвеев С.А. Сакральная геометрия. – М.,

2023.
5. Разина Т.М. О профессионализме народного искусства. – М.,

1985. 
6. Рошаль В.М. Символы и знаки от А до Я: универсальный язык

человечества. – М., 2018.
7. Шейнина Е.Я. Энциклопедия символов. – Москва, Харьков, 2006.
8. Фрисселл Б. В этой книге нет ни слова правды, но именно так все

и происходит. – М., 2007.
9. Алиев З. Мастер искусства шебеке. https://www.kaspiy.az/master-

iskusstva-sebeke



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

8

Ərtegin Salamzadə (Azərbaycan)
ŞƏBƏKƏ SƏNƏTİNDƏ TƏBİƏT SİKLLƏRİ VƏ RƏMZLƏRİ
Şəbəkə çoxlu sayda kəsmə ağac elementlərindən yığılmış və onların 

arasına bərkidilmiş rəngli şüşə parçalarından ibarət dekorativ müstəvidir. 
Şəbəkə naxışları əsas metafizik prinsipləri, o cümlədən müəyyən təbiət 
sikl və obrazlarını əks etdirən həndəsi arxetiplərdir. Məqalədə şəbəkə 
kompozisiyaları tiplərinin yaranmasının daxilən ziddiyyət təşkil etməyən 
konsepsiyası və onların say sırası həndəsəsini – 4, 6, 8, 10, 12, 16, 32-ni 
müəyyən edən rəmzlər təqdim olunmuşdur. Misal üçün, göstərilmişdir ki, 
10 və 12 bucaqlı fiqurlar Həyat ağacını simvolizə edir. Şəbəkənin vizual 
dili vasitəsilə Həyat ağacının həndəsəsini əks etdirmək üçün XVIII əsrin 
xalq sənətkarları Şəki Xan sarayının birinci mərtəbəsinin kompozisiya-
larını yaradarkən onu dartılmış 12 bucaqlı formasında təqdim etmişlər. 
32 sayının həndəsi koduna şəbəkə naxışlarında çox az rast gəlinir. Bu, 
28 gündən ibarət ay sikli və ilin 4 əsas astronomik hadisəsi – qış və yay 
günəşduruşu, yaz və payız gün bərabərliyidir. Gənc şəbəkə ustası İlqar 
Rəsulzadə Vatikan səfirliyinin binası üçün üst hissəsində dairə olan və 
onun daxilində 32 bucaqlı yerləşdirilən Latın xaçı formasında unikal 
şəbəkə kompozisiyası yaratmışdır (2020). 

Açar sözlər: şəbəkə, təbiət siklləri, rəmzlər, sakral həndəsə fiqurları, 
Həyat ağacı. 

Эртегин Саламзаде (Азербайджан)
ПРИРОДНЫЕ ЦИКЛЫ И СИМВОЛЫ ПРИРОДЫ 
В ИСКУССТВЕ ШЕБЕКЕ
Шебеке – это декоративная плоскость, собранная из множества 

резных деревянных элементов и укрепленных между ними кусоч-
ков цветного стекла. Узоры шебеке – это геометрические архетипы, 
отражающие главные метафизические принципы, в том числе опре-
деленные природные циклы и образы. В докладе представлена вну-
тренне непротиворечивая концепция возникновения типов компози-
ций шебеке и символики определяющего их геометрию числового 
ряда: 4, 6, 8, 10, 12, 16, 32. Показано, например, что 10 и 12-угольные 
фигуры символизируют Древо жизни. Чтобы передать геометрию 
Древа жизни визуальным языком шебеке, народные мастера XVIII 
века, создавая композиции первого этажа Дворца Шекинских ханов, 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

9

представили его в виде вытянутого 12-угольника. Геометрический 
код числа 32 встречается в узорах шебеке крайне редко. Это лунный 
цикл, состоящий из 28 дней и 4 главных астрономических события 
года: дни зимнего и летнего солнцестояния, весеннего и осеннего 
равноденствия. Молодой мастер шебеке Ильгар Расулзаде создал 
уникальную композицию шебеке в виде латинского креста (2020) 
для здания посольства Ватикана, которая увенчана кругом со впи-
санным в него 32-угольником. 

Ключевые слова: шебеке, природные циклы, символы, фигуры са-
кральной геометрии, Древо жизни.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

10

UOT 7.04

Ramil Guliyev
PhD (Art Study)

Institute of Architecture and Art of ANAS
(Azerbaijan)

ramil_amea@mail.ru

SYMBOLIC CONNECTION BETWEEN HUMAN 
AND DATE PALM IN VISUAL ARTS

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.10

Abstract. The article examines the significance of the date palm as a 
symbol of human life in visual arts and various cultures. In ancient Egyptian, 
Mesopotamian, and Islamic cultures, the date palm symbolized life, rebirth, 
and fertility. Examples from the Quran, referencing the date palm in relation 
to birth and fertility, emphasize its mystical and biological significance. 
The article portrays the date palm as a symbol of life cycles, harmony, and 
resilience, deeply intertwined with human experiences. The symbolism of the 
date palm, reflecting human life, is recognized as a universal symbol across 
various cultures. Its harmony with nature and humanity conveys a message of 
resilience and hope. The date palm serves as a unifying element of cultures, 
art, and spirituality.

Key words: date palm, symbolism, visual arts, tree of life, harmony.

Introduction. Nature is not only a physical but also a spiritual space in 
human life. Human experiences, emotions, and thoughts are often expressed 
through various elements of nature. The date palm, in particular, stands as 
a special symbol of this connection. Since ancient times, the date palm has 
been regarded not only as a fruitful tree but also as a symbol of life, rebirth, 
patience, and resilience.

In Mesopotamian, Egyptian, and Arab cultures, it has held significant 
religious and economic roles, impacting not only local life but also serving as 
a bridge for intercultural values. Its deep-rooted history is reflected even in the 
earliest written records of humanity. According to the theory of symbolism, 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

11

elements of nature are also used to represent specific aspects of human life. 
Within this context, the date palm carries both universal and culturally specific 
meanings.

Structurally, the date palm is considered the plant that most closely 
resembles humans in the world. Some ancient sources even suggest that the 
remaining soil from which Adam (AS) was created was used to form the date 
palm.

In ancient Egypt, the date palm symbolized immortality and rebirth. 
Depictions of the date palm were widely used in pharaohs’ tombs and on the 
walls of temples. Notably, it played a symbolic role in scenes related to belief 
in life after death.

In Mesopotamia, the date palm was regarded as a symbol of fertility 
and life. The oldest clay tablets contain depictions of the date palm. In this 
region, the date palm was not only a source of food but also served as a 
construction material used in architecture. In Babylonian mythology, the tree 
was considered an embodiment of divine wisdom and abundance.

The interpretation of the main material. Researchers such as P. 
Popenoe and M. Giovino argue that the depiction of the «tree of life» or the 
«sacred tree» in Mesopotamia actually represents the date palm. Beyond the 
symbolism that directly sanctifies the palm, its association with divine figures 
underscores its special status in Mesopotamia (Fig. 3). In this context, the 
relationship between Inanna and Dumuzi provides significant insights. One 
breathes life into the palm, transforming it into fruit, while the other protects 
and preserves these fruits.

In the palace structures of the Neo-Assyrian Period, the date palm is depicted 
on seals, drawings, and reliefs—sometimes as part of a natural landscape, and 
at other times as a «sacred tree» imbued with religious meaning.

The presence of the date palm in Mesopotamia, initially rooted in its 
importance as a vital food source for the region, eventually evolved into a 
sacred role with religious functions. In Mesopotamian religious life, the date 
palm was associated with deities such as Dumuzi, Inanna/Ishtar, and Mulissu, 
gaining a profound spiritual significance. The palm was linked to concepts of 
femininity and masculinity, identified with the god Dumuzi and the goddess 
Inanna, and, as previously mentioned, directly connected to Inanna/Ishtar’s 
blessings.

A symbol of birth and creation, the date palm stands alongside cedar and 
tamarisk as one of the most frequently mentioned trees in ancient texts. The 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

12

shared characteristic of these three trees is their purifying qualities, often 
associated with various rituals. For instance, the presence of the date palm 
in magical texts concerning difficult childbirths is particularly intriguing. 
In such cases, referred to as Sinnistu la musesertu («woman with difficult 
labor»), the date palm is depicted as both an entity capable of absorbing the 
woman’s pain and a source of strength she can rely on.

Scientific research supports the notion that dates are a natural aid for 
facilitating childbirth and aiding postpartum recovery for women. Additionally, 
modern medical studies reveal that dates enhance the quality and quantity of 
breast milk during the lactation period.

The connection between women and the date palm in Mesopotamia is 
evident in both the relief at Qaratape and the depiction of childbirth in a Greek 
myth, suggesting that ancient civilizations had already observed and utilized 
these properties through practical experience [4].

Fig. 1. The relief of a breastfeeding woman, Turkey, Qaratape.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

13

The references in verses 23-26 of Surah Maryam in the Quran also 
exemplify this connection, where Maryamleans against a date palm to give 
birth to Jesus. The angel Gabriel descends and instructs her to shake the date 
palm as a divine blessing, so she can eat from its fruits. The Quran describes 
the event as follows: 23: «The pains of childbirth drove her to the trunk of a 
date palm. She said, ‘Oh, if only I had died before this and was a thing long 
forgotten!’24: But he [Jesus or Gabriel] called to her from below her, ‘Do not 
grieve; your Lord has provided a stream beneath you.25: And shake the trunk 
of the date palm towards you; it will drop fresh, ripe dates upon you.26: So 
eat and drink and be comforted. And if you see any human, say, ‘I have vowed 
a fast to the Most Merciful, so I will not speak today to anyone’ [2].

Fig. 2. An illustration by a Muslim artist depicting Maryam.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

14

You cannot grow a date palm from a seed. Female date palms, much like 
women, reproduce by «bringing offspring into the world.» There are two 
types of propagation: one is natural, and the other is akin to a cesarean section. 
The date palm seems to perform a form of cesarean birth. Small offshoots 
emerging from its trunk are surgically removed with special tools and planted 
in a location visible to the mother tree.

Just as a newborn needs its mother, the new offshoot of a date palm also 
requires the presence of its mother tree nearby. You must plant the new sapling 
within the mother’s sight. Otherwise, the offspring dies, and the mother «takes 
offense» and ceases to bear fruit.

Fig. 3. A soft stone vessel depicting a probable scene of date palm 
propagation, 3rd millennium BCE, Damascus National Museum [1].

A Symbol of Life. The date palm represents the cyclical nature of life in 
various cultures. Its roots extend deep into the earth, symbolizing stability, 
its trunk embodies patience and resilience, and its branches reflect the ever-

renewing energy of life.
The lifespan of a date palm is approximately 60-70 years, akin to that of a 

human. The topmost part of the tree is its «head.» Just as a human dies when 
the head is severed, a date palm also perishes if its crown is removed. A strong 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

15

blow to the trunk can kill the tree. Like humans, the heart of the date palm lies 
within its trunk, and a fatal impact there results in its death.

A Symbol of Abundance and Fertility. The most fruitful period of a date 
palm, much like humans, is between the ages of 15 and 40. Particularly in 
hot and challenging climates, the date palm ensures the continuity of life and 
stands as a symbol of fertility. In many societies, it is associated with family, 
prosperity, and harmony.

Cosmic Harmony. The shape of the date palm—with its sturdy trunk and 
branches reaching towards the sky—symbolizes humanity’s connection to 
nature and the cosmos. This imagery is often used in visual arts and literature 
to express the human quest for inner harmony. A vivid example can be seen 
in classic illustrations depicting lovers reunited in a date grove.

Fig. 4. The Meeting of Lovers in a Date Grove. 
«The Treasury of Mysteries».



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

16

A Symbol of Resilience and Hope. The date palm, capable of thriving in 
harsh conditions, particularly in deserts, serves as an inspiration for resilience 
and hope. Its life cycle and fertility are often seen as metaphors for overcoming 
life’s challenges.

A Symbol of Eternity. In cultures that believe in life after death, the date 
palm represents rebirth and eternity.

The Date Palm on Tombstones. The date palm is often depicted on 
tombstones, particularly for women, symbolizing their sensitivity. A 
tombstone featuring a date palm also signifies that the deceased had fulfilled 
the pilgrimage obligation during their lifetime [3].

Fig. 5. Ottoman Tombstone, Turkey.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

17

The date palm symbolizes human experience: its strong roots, resilience, 
longevity, and ability to bear fruit under challenging conditions embody 
humanity’s capacity to survive and thrive.

Conclusion. Ultimately, the «Tree of Life» has been widely used as a 
symbol of life, abundance, and connection with the spiritual realm throughout 
humanity’s journey to understand the world, from the Stone Age to the 
present. The universal role of this symbol across all cultures, transcending 
race, religion, and nationality, offers significant evidence of the unifying 
power of the «Tree» cult for humanity.

REFERENCES:
1. Tengberg M.. Beginnings and earlyhistory of date palm garden

cultivation in the Middle East. // Journal of Arid Environments.
Volume 86, November 2012. – pp. 139-147.

2. https://www.quran.az/19
3. https://www.arkeobook.com/haber/hurma-osmanli-mezar-tasi-

anlami-769.html
4. https://aktuelarkeoloji.com.tr/kategori/arkeoloji/antik-caglarda-

kadin-dogum-ve-hurma-iliskisi#google_vignette

Ramil Quliyev (Azərbaycan)
TƏSVİRİ SƏNƏTDƏ İNSAN VƏ XURMA AĞACININ 
SİMVOLİK BAĞLILIĞI
Məqalə xurma ağacının təsviri sənət və müxtəlif mədəniyyətlərdə insan 

həyatının simvolu kimi əhəmiyyətini araşdırır. Xurma ağacı qədim Misir, Meso-
potamiya və İslam mədəniyyətlərində həyat, yenidən doğuş və məhsuldarlıq rəmzi 
kimi mühüm yer tutmuşdur. Məryəm surəsində xurma ağacına istinadla bağlı 
Qurani-Kərimdən gətirilən nümunələr, həmçinin qədim dövrlərdə xurmanın doğum 
və məhsuldarlıqla əlaqəsi, bu ağacın həm mistik, həm də bioloji xüsusiyyətlərini 
vurğulayır. Məqalə xurma ağacını həyat dövrü, harmoniya və davamlılıq rəmzi 
kimi göstərərək, onun insan təcrübəsi ilə möhkəm əlaqəsini təsvir edir. Xurma 
ağacının insan həyatını əks etdirən simvolizmi, müxtəlif mədəniyyətlərdə univer-
sal bir rəmz olaraq qəbul edilir. Onun təbiətlə və insanla harmoniyası, davamlılıq 
və ümid mesajı ötürür. Xurma ağacı təkcə mədəniyyətlərin deyil, həm də sənətin 
və mənəviyyatın birləşdirici elementi kimi çıxış edir.

Açar sözlər: Xurma ağacı, simvolizm, təsviri sənət, həyat ağacı, harmoniya.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

18

Рамиль Гулиев (Азербайджан)
СИМВОЛИЧЕСКАЯ СВЯЗЬ ЧЕЛОВЕКА И ФИНИКОВОЙ 
ПАЛЬМЫ В ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОМ ИСКУССТВЕ
Статья исследует значение финиковой пальмы как символа человече-

ской жизни в изобразительном искусстве и различных культурах. В куль-
турах Древнего Египта, Месопотамии и исламского мира пальма рас-
сматривалась как символ жизни, возрождения и плодородия. Примеры 
из Корана, где упоминается пальма, и связь этого дерева с рождением и 
плодородием подчёркивают его мистические и биологические свойства. 
В статье пальма представлена как символ жизненного цикла, гармонии 
и устойчивости, тесно связанный с человеческим опытом. Символизм 
финиковой пальмы, отражающий человеческую жизнь, воспринимается 
как универсальный символ в различных культурах. Её гармония с при-
родой и человеком передаёт послание устойчивости и надежды. Фини-
ковая пальма выступает объединяющим элементом не только культур, 
но и искусства и духовности.

Ключевые слова: финиковая пальма, символизм, изобразительное 
искусство, дерево жизни, гармония.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

19

UOT 7.08

Khazar Zeynalov
PhD (Art Study), Associate Professor

 Institute of Architecture and Art of ANAS
(Azerbaijan)

khazar.zeynalov@yandex.ru

THE REALISTIC AND ABSTRACT NATURE OF GREEN COLOR 
IN PEOPLE’S ARTIST FARHAD KHALILOV’S WORK

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.19

Abstract. The article deals with the meaning of the green color in 
People’s Artist Farhad Khalilov’s work. The author states that the artist used 
the green color in many paintings at all stages of his creative work, bringing 
to attention its symbolic content. Symbolic realistic forms of expression 
prevail in compositions such as “Garden in Buzovna”, “Victory of Spring”, 
“Meeting”, which include the green color. The artist reflected the green color 
in a national and decorative level in the early period of his creative work, and 
he approached the green color in a more symbolic and psychological context 
in his middle and mature periods. Like other colors, the green color creates 
an artistic effect without objects rather than objects in Farhad Khalilov’s flat 
landscape compositions. Decorative forms of image are replaced by abstract 
images in compositions such as “Landscape”, “Rain in the Mountains”, 
“Green Mountain”. The meaning of the work is revealed through colors in 
this case.

Key words: Farhad Khalilov, green color, landscape genre, theme of 
Absheron, linear composition.

Introduction. The green color is one of the main colours found in painting. 
The green color, which is located in the cold part of the spectrum and a calm 
nature, relaxes the human’s eyes, as if caressing his emotions and calming 
spiritually. 

There are many artists who use the green color in Azerbaijani fine arts. 
The green color is often observed in paintings by Mikayil Abdullayev, Tahir 
Salahov, Kamil Khanlarov, Elmira Shahtakhtinskaya, Nadir Abdurahmanov, 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

20

Najafgulu Ismayilov, Farhad Hajiyev, Eldar Mikayilzadeh, Elshan Hajizadeh, 
Gunay Mehdizadeh, Ali Ismayil, etc.

The interpretation of the main material. The green color is one of 
the colors loved and appreciated by People’s Artist Farhad Khalilov. This 
color is quite found in the artist’s paintings of different periods. At first 
sight, this may seem surprising: which works has Farhad Khalilov, an 
author of sensuous-associative and symbolic abstract works, worked in 
the green color, a symbol of nature? You know, black-gray, yellow and 
blue colors are preferable colors for his palette. He is also known as an 
Absheron painter, and there is no place for the green color in the poor 
nature of Absheron.

But let us not be in a hurry, let us pay attention to these points. First 
of all, let’s emphasize that colors have a great symbolic meaning in Farhad 
Khalilov’s work. “Color plays an important role in F. Khalilov’s work: the 
sea is green, the sky is blue and ripe pomegranates are red and brown. The 
artist tries to ensure that the color does not repeat nature, but instead has 
a psychological, deep, artistic meaning. This is the color of the image that 
passes through the artist’s mind, natural paints” [4]. The artist does not treat 
the green color as just a color, but reflectc its meaning capacity, philosophical 
content and possibilities of creating a series of sensuous-associative images in 
the composition. In this sense, the phenomenon of the green color in Farhad 
Khalilov’s paintings differs from other artists’ work. Landscape abstractions 
created by the artist in 2000s find their artistic expression not in the language 
of objects, but in the language of colors.

Second, the landscape of Absheron is perhaps not very colorful. 
Landscapes of Absheron are mostly associated with light blue (sky), blue 
(sea), yellow (sands) and brown-black (coastal rocky place). However, the 
landscape of Absheron has its own romance, and the colors that cannot find 
a place in the paintings at first sight turn into peculiar emotional expressions 
through this romance. The green color is actually not so much in the palette of 
Absheron artists like Tahir Salahov, Togrul Narimanbeyov, Elbey Rzaguliyev, 
Rasim Babayev, Arif Aziz. However, this does not hinder the romance of 
these paintings and the disclosure of the meaning they carry. And it is at this 
moment that we can see and hear the green color, even if it is little, feel its 
presence.

Finally, thirdly, like many artists, Farhad Khalilov has experienced 
different periods in his work, and these periods differ from each other in 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

21

terms of composition-color and idea-semantics. We divide the early period 
(70s-80s) of Farhad Khalilov’s work conditionally into decorative realism, 
the middle period (90s-early 2000s) into sensuous-associative avant-garde 
art, and the mature period (since 2010) into flat-abstract landscape painting. 
We do not claim that this division is flawless. However, it is possible to hear 
and see the presence of these stages in the linear structure of the artist’s 
stylistic evolution. This is also reflected in the artist’s view on the green 
color.

Farhad Khalilov came to art in the 60s of the last century. Like many 
others, he belonges to the “Generation of the 60s”. It is interesting that the 
theme of Baku-Absheron formed the thematic basis of the works of the 
“Generation of the 60s”. In this regard, Farhad Khalilov also represents 
the “Generation of the 60s”. Young artists of this generation at that time 
tried to create innovations in art, met the criteria of the social order by 
their different worldviews. “The 60s and 80s of the last century were filled 
with the brightest and most glorious pages of Azerbaijani art thanks to our 
intellectuals and artists. Besides great artists such as Sattar Bahlulzadeh, 
Tahir Salahov, Mikayil Abdullayev, there were also national and different art 
figures, who were later joined by Farhad Khalilov and who were considered 
his spiritual masters” [2, p. 34].

As we emphasized, the first period of Farhad Khalilov’s work can 
be characterized as decorative realism. Different tendencies, from Tahir 
Salahov’s harsh realism to Togrul Narimanbeyov’s national decoratism, could 
be already seen in the summer house landscapes of Absheron created by the 
artist at that time. In fact, Khalilov’s early decorative realism emerged from 
the synthesis of these two styles.

The green color was more reflected in terms of objective visuality in 
the compositions created by the artist in the 70s and 80s. The green color 
acted as a symbol of nature, an element of cultural landscape and a domestic 
symbol in the landscapes of Absheron created by him in those years [1, p. 
327]. For example, decorative nature was moved to the second place and 
sensuous-associative motifs were brought to the fore in the “Buzovnada bağ” 
(“Garden in Buzovna”) (1973) composition created by the artist. A crooked 
old tree resembling a cross is depicted in the foreground, in the center of the 
composition. The leafless tree creates a mythical atmosphere and associative 
mood against the background of surrounding green grass (Fig. 1). The green 
color along with its various shades is the main and almost the only color in 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

22

another painting from the artist’s “Görüş” (“Meeting”) (1984) series. By the 
way, the fact that the painting is completely green is not characteristic of 
Farhad Khalilov’s palette. In this regard, the work should be considered as 
an exception. Decorative nature is conditional here as in the first painting, 
although the tendencies of decorative realism prevailed in Khalilov’s early 
works. Instead, it is through colours that the emotional and associative mood 
is reflected here. We see the image of a tree that is not dry, but completely 
green here. The tree that has a symbolic meaning and the flower that creates 
an optical illusion in front of it signify the harmony of nature and peace of 
mind (Fig. 2).

Let’s take a look at another composition of Farhad Khalilov’s early work. 
Although that composition was created in the 70s of the last century, it has 
a relevent effect for the modern era as well. We are talking about the artist’s 
work “Yazın qələbəsi” (“Victory of Spring”) with symbolic content painted 
in 1975.

You can see cultural landscape, more precisely, fruit trees planted in 
rows from a high perspective. It is interesting that the artist depicted the 
surroundings in green, but the trees in red. The green color represents 
nature, and red color represents the arrival of spring, abundance and 
prosperity here. While the green color reflects unequivocally the grass, the 
red color emphasizes metaphorically the blossoming of the trees. Another 
aspect is also important here. We minded this above when we talked about 
the work’s relevance for modern times. In our opinion, the main aspect of 
the work is that the artist described trees as the lungs of nature. Double 
depiction of trees also serves this purpose. The artist depicted the trees 
visually, which are the breath of nature and the source of clean air, in the 
form of lungs. This green zone between the “lungs” is the planet Earth, 
which is our home, our green world in a broad sense. The ideological 
and artistic content of the work reflects the idea that in order to protect 
the green world, we must protect trees, which are its main components. 
The artist compared the trunks and branches of the trees to the human 
windpipe, the trachea of the lung and vascularized alveoli. So, Farhad 
Khalilov realized the need of protecting nature even in the 70s, when 
many people had no idea about the concept of ecology, and painted works 
in the spirit of decorative realism (Fig. 3).

Farhad Khalilov’s early works also include domestic motifs. These 
domestic motifs are part of the theme of Absheron and reflect the 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

23

national content and character. We would like to focus on two such 
works. Because the artist tried to reflect the national color through the 
green color in these works. In fact, when we say national color, we mean 
warmer colors. But if we pay attention, we will see that the green color 
also has its place and role in the Azerbaijani national color. Referring 
to this, the artist uses the green color skilfully in the national domestic 
genre.

One of the works we mentioned above is called “Kənddə axşam” 
(“Evening in the Village”) (1975). The work reflects the typical interior 
typical of the Baku-Absheron zone. This place consists of a small room. In 
the center of the composition, an old woman in a black veil is sitting near 
the corner of the room and looking out the window. This can be interpreted 
as waiting and nostalgia for what has happened. But, the color design of 
the room is more interesting for us. The floor of the room is red, the ceiling 
is yellow and the walls are green. The national content comes into view 
directly, not indirectly here; indeed, there was a tradition to paint the walls 
with white lime and green plaster in Baku villages in past times. The old 
rooms are still in the green color even now, although it has faded a little, in 
the old summer house of the author of these lines in Mardakan. Green is an 
Islamic color, as well as psychologically and hygienically important. When 
looking at this color, human’s eyes relax, and it seems as if the insect is 
flying. Taking advantage of the green color, the artist opened a new aspect 
of the theme of Absheron – the color characteristic of the interior reflecting 
the national content for art (Fig. 4).

Similar domestic tradition is continued in clothing motifs in another 
work. The painting “Yaşıl paltarlı Niyat xala” (“Aunty Niyat in Green 
Clothes”) created in 1976 is of this kind. Apparently, the word green 
is included even in the title of the painting. An old woman is depicted, 
leaning against the wall and sitting cross-legged, in the composition. Her 
green jacket creates a successful color harmony with the red kerchief on 
her head and the blue sash around her waist. We did not want to associate 
these three colors – red, green and blue with the national ideology, the 
tricolor flag. This is probably the result of an interesting coincidence. But 
in any case, the green blouse reflects the national character and adds a 
new color, a new tone to the theme of Absheron from the inside – i.e. from 
the interior. If you pay attention, you can still find such a green blouse on 
many old grandmothers.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

24

These abovementioned paintings belong to the early period of Farhad 
Khalilov’s work. He created avant-garde and abstract compositions in which 
the green color had a special significance in the middle and mature periods of 
the artist’s work. As before, the main line of these compositions is the native 
Absheron motif.

The middle and mature periods of the artist’s work differ significantly 
from the early period. Farhad Khalilov has gone through a great and varied 
creative path – from decorative realism to sensuous-associative and linear 
landscapes throughout his career [3, p. 590]. But this change concerns only 
the style, and the theme remained almost unchanged. “We see sandy beach 
and seascapes of Absheron, realism and other styles in the first period of 
F. Khalilov’s work, and in fact, the continuation of the first period in other 
styles in the second part of his work” [2, p. 99]. The somewhat mysterious, 
symbolic green color in the artist’s palette also changed in accordance 
with these changes and acquired new qualities of form and content. The 
artist created several symbolic tree images in the painting “Xatirələr” 
(“Memories”) (2006). Images of trees, which are an important component 
of the nature, always attracted him.

However, the magical appearance of the trees in the composition has 
a sensuous-associative, metaphysical mood and in this respect differs 
from the author’s paintings of the early period. But this is not yet a linear 
landscape. Here, the green color is embodied in the material – in this 
case, the image of a tree. The linear principles of composition are already 
obvious in the associative painting “Torpağın naxışları” (“Patterns of the 
soil”) (2003). At the same time, a new type of transformation of attitude 
to color is defined. Although the green color occupies a relatively large 
area here, it reflects the mood rather than the object (Fig. 5). We can 
observe a similar style in the composition “Dağlarda yağış” (“Rain in the 
Mountains”). The three parallel green stripes given in the lower part of the 
composition do not depict the object, but the metaphysical tone formed by 
the color effect (Fig. 6).

Conclusion. The green color is an integral attribute of nature, its 
special feature. The green color is widely used in Farhad Khalilov’s works. 
The artist has used the green color in all periods of his work, created 
decorative, domestic, associative and finally linear landscape images 
by this color. The green color always plays an important role in Farhad 
Khalilov’s paintings, regardless of its purpose and content, position and 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

25

scale in the composition. Even today, the artist turns to the green color, 
which he loves very much, and its presence creates paintings with a rich 
symbolic and philosophical potential.

REFERENCES: 
1. Azərbaycan incəsənəti (kollektiv nəşr). – B., 1992.
2. Əliyev Ə. Abşeron rəssamlıq məktəbi haqqında düşüncələr (Xalq

rəssamı Fərhad Xəlilovun yaradıcılığında sənətkarlıq xüsusiyyətləri).
– B., 2023.

3. Азербайджанцы (из серии «Народы и культуры»). Коллективное
издание. – М., 2017.

4. Fərhad Xəlilov [Elektron resurs] / URL: https://kayzen.az/blog/paint/24647/
f%C9%99rhad-x%C9%99lilov.html (müraciət tarixi: 25.11.24)

Xəzər Zeynalov (Azərbaycan)
XALQ RƏSSAMI FƏRHAD XƏLİLOVUN 
YARADICILIĞINDA YAŞIL RƏNGİN REALİST VƏ 
ABSTRAKT XARAKTERİ 
Məqalədə Xalq rəssamı Fərhad Xəlilovun yaradıcılığında yaşıl 

rəngin daşıdığı məna yükündən danışılır. Müəllif qeyd edir ki, rəssam, 
yaradıcılığının bütün mərhələlərində bir çox tablolarda yaşıl rəngdən istifadə 
etmiş, onun rəmzi məzmununu diqqətə çatdırmışdır. Yaşıl rəngin yer aldığı 
“Buzovnada bağ”, “Yazın qələbəsi”, “Görüş” kimi kompozisiyalarda rəmzi 
xarakterli realist ifadə formaları üstündür. Yaradıcılığının erkən dövründə 
rəssam yaşıl rəngi milli-dekorativ müstəvidə əks etdirmiş, orta və yetkin 
dövrlərində yaşıl rəngə daha çox rəmzi və psixoloji kontekstdə yanaşmışdır. 
Fərhad Xəlilovun müstəvi landşaft xarakterli kompozisiyalarında digər 
rənglər kimi, yaşıl rəng də əşyadan daha çox əşyasız bədii effekt yaradır. 
“Mənzərə”, “Dağlarda yağış”, “Yaşıl dağ” kimi kompozisiyalarda dekorativ 
təsvir formaları abstrakt görüntülərlə əvəzlənir. Bu halda əsərin daşıdığı 
məna yükü məhz rənglər vasitəsilə açılır. 

Açar sözlər: Fərhad Xəlilov, yaşıl rəng, mənzərə janrı, Abşeron mövzusu, 
xətti kompozisiya. 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

26

Хазар Зейналов (Азербайджан)
РЕАЛИСТИЧЕСКИЙ И АБСТРАКТНЫЙ ХАРАКТЕР 
ЗЕЛЕНОГО ЦВЕТА В ТВОРЧЕСТВЕ НАРОДНОГО 
ХУДОЖНИКА ФАРХАДА ХАЛИЛОВА
В статье говорится о значении зеленого цвета в творчестве 

народного художника Фархада Халилова. Автор отмечает, что художник 
использовал зеленый цвет во многих своих работах уже с раннего 
периода творчества, подчеркивая его символическое значение для 
Апшеронского ландшафта. В таких композициях, как «Сад в Бузовнах», 
«Победа весны», «Встреча», преобладают декоративно-реалистические 
формы в показе национального характера; в них отражаются наиболее 
типичные элементы земли Апшерона. Художник использует зеленый 
цвет как элемент национального колорита, имеющий повествовательно-
символическое значение. Позже, ближе к 2000-м, происходит заметная 
трансформация в мир абстрактных композиций, где тема Апшерона по-
прежнему является приоритетной. На замену декоративного реализма 
приходит линейно-плоскостное построение ландшафта, где цвет 
проявляется не столько в предметном, сколько в ассоциативном плане. 
Эти и другие особенности зрелого периода творчества художника 
проявляются в таких его композициях, как «Пейзаж», «Дождь в горах», 
«Зеленая гора» и др.

Ключевые слова: Фархад Халилов, зеленый цвет, пейзаж, тема 
Апшерона, линейная композиция.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

27

FIGURES:

Fig. 1. “Garden in Buzovna”. 
Canvas, oil paint. 1973.

Fig. 1. “Garden in Buzovna”. 
Canvas, oil paint. 1973.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

28

Fig. 3. “Victory of Spring”. 
Canvas, oil paint. 1975.

Fig. 4. “Evening in the 
Village”. Canvas, oil paint. 
1975.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

29

Fig. 6. “Rain in the mountains”. Canvas, acrylic. 2003.

Fig. 5. “Patterns of the Soil”. Canvas, acrylic. 2003.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

30

UOT 7.08

Святослав Сайко
Российский Государственный художественно-промышленный 

университет имени С.Г.Строганова
(Россия)

sviat95@yandex.ru

РОССИЯ И АЗЕРБАЙДЖАН В ПЕЙЗАЖАХ ТАИРА САЛАХОВА: 
МОСТ КУЛЬТУРЫ И ВРЕМЕНИ

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.30

Аннотация. Таир Салахов, мастер «сурового стиля», оставил яркий 
след в живописи XX века, создавая произведения, объединяющие куль-
туры Азербайджана и России. Его пейзажи и тематические композиции 
стали отражением драматичного взаимодействия человека с природой 
и индустриальной средой. Работы художника пронизаны философи-
ей времени, где минимализм и строгость форм сочетаются с глубокой 
эмоциональностью. Салахов воспевал как героизм труда, так и красоту 
повседневности, включая индустриальные мотивы, просторы Каспия и 
ландшафты Кавказа.

Художник также обращался к портретам и натюрмортам, соединяя 
образы человека с окружающей его природой и культурной средой. 
Особое место в его творчестве занимали архитектурные мотивы Азер-
байджана и европейских стран, переданные через строгую эстетику и 
гармонию линий. Натюрморты соединяли простоту быта с поэтичной 
глубиной, создавая мост между пейзажем и интерьером. Пейзажи Са-
лахова приобрели универсальное звучание, отражая вечные ценности 
и силу искусства как формы диалога. Его работы остались символом 
связи времени, пространства и человеческого духа, вдохновляя на раз-
мышления о культуре и истории через призму живописи.

Ключевые слова: Таир Салахов, суровый стиль, пейзажная живо-
пись, Россия, Азербайджан.

Введение. Таир Салахов, мастер «сурового стиля» и признанный 
классик советской и постсоветской живописи, создавал произведения, 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

31

которые соединяют традиции Азербайджана и России. Пейзажи Салахо-
ва стали не просто художественными свидетельствами его эпохи, но и 
своеобразными мостами между двумя культурами. Его работы, отража-
ющие жизнь и природу Кавказа, а также пространства России, подчер-
кивают универсальность искусства как способа диалога.

Таир Салахов, как один из крупнейших мастеров советского и пост-
советского искусства, работал в разнообразных жанрах, демонстрируя 
широту своего художественного таланта. Основные жанры его творче-
ства включают: тематическую картину, портреты, натюрморты и пей-
зажи. Салахов активно работал над сюжетными темами, отражающими 
героику и повседневность труда. Его произведения этого жанра отмече-
ны монументальностью и строгой композицией. Салахов прославился 
созданием глубоких, психологически насыщенных портретов. Он изо-
бражал как представителей рабочего класса, так и деятелей культуры. 
Салахов преображал повседневные предметы в символы времени и веч-
ности. Его натюрморты отличаются философской глубиной и лакониз-
мом. Простые объекты становились выразительными элементами, об-
ретая метафорическое значение.

Пейзажи Салахова отличаются минимализмом и строгой эстетикой, 
что перекликается с его стилистикой в других жанрах. Часто в его пейза-
жах присутствуют индустриальные мотивы, например, нефтяные выш-
ки на фоне моря или пустынный Апшерон. Эти работы передают драма-
тизм взаимодействия человека и природы.

В пейзажах Салахова можно выделить следующие темы: лирический 
пейзаж, изображающий природные ландшафты Азербайджана, России 
и зарубежных стран, индустриальный пейзаж, городской пейзаж. К ра-
ботам этого жанра можно также отнести тематические многофигурные 
композиции на фоне природных и индустриальных видов и натюрморт, 
включённый в состав пейзажной композиции.

Изложение основного материала. Что касается стилевой принад-
лежности творческого наследия Таира Салахова, его работы большин-
ство исследователей относят к так называемому «Суровому стилю». 
Словосочетание «суровый стиль» в терминологии искусствоведов за-
крепилось после выхода в свет статьи А. Каменского «Реальность ме-
тафоры», опубликованной в журнале «Творчество» за 1969 г. Козоре-
зенко П.П. и Орлов И.И. в статье “Проблема историографии советской 
живописи «сурового стиля»” так описывают визуальные характеристи-



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

32

ки этого направления: «Оригинальная живопись «суровых» чаще всего 
монохромная, палитра работ намеренно ограничена, в работах частень-
ко используют три-четыре основных цвета. Стилю присуща особая «ру-
бленность» форм, и даже легкие плывущие облака в картинах имеют 
конкретные очертания и могут напоминать геометрические объекты. 
Композиции картин, как правило, намеренно грузны, как бы «призем-
ленные», а силуэты нарочито угловатые, будто выполненные из камня. 
Короче говоря, суровый стиль – виртуозно исполненная «грубая» про-
фессиональная живопись» [1, с. 15].

На фоне социальных изменений, связанных с хрущёвской «отте-
пелью», в живописи усилилось внимание к человеку и его реальным 
переживаниям. Именно в это время сформировалось поколение ху-
дожников, которые стремились отразить суровую правду повседнев-
ной жизни. Среди них были Виктор Попков, Гелий Коржев, Николай 
Андронов, Таир Салахов и другие. Одной из главных тем стиля был 
образ рабочего человека. Однако в отличие от патетических портретов 
трудящихся прошлых десятилетий, суровый стиль показывал не толь-
ко их силу, но и усталость, борьбу, преодоление трудностей. Авторы 
обращались к жизни «маленького человека», отображая его в окруже-
нии индустриального пейзажа, в цехах заводов, на стройках и в дере-
венской глуши. Суровый стиль оказал глубокое влияние на развитие 
советского искусства. Таир Салахов и его современники показали, что 
искренность и глубокий гуманизм способны сделать искусство по-
настоящему великим.

Таир Салахов был одним из главных представителей и новаторов 
сурового стиля. Его работы, такие как «Утренний эшелон», «У Ка-
спия», «Ремонтники», «Новое море» и многие другие вобрали в себя 
основные черты этого направления, но при этом сохраняли уникаль-
ный национальный колорит. Его полотна передавали суровую красо-
ту Апшерона: нефтяные вышки, растрескавшуюся землю, пустынные 
степи, обдуваемые ветрами. Через образы рабочих и инженеров он 
показывал не только труд, но и внутреннюю силу, выносливость, ха-
рактер.

Особенностью творчества Салахова стало сочетание индустриаль-
ных мотивов с элементами азербайджанской природы и культуры. Пре-
красным примером, иллюстрирующим такой подход, является картина 
«Над каспийским морем» (1961, рис.1). Эта работа представляет собой 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

33

яркий образец его стиля, сформированного в рамках «сурового стиля» 
советского искусства. Она не только отражает эстетические принципы 
этого направления, но и демонстрирует личную интерпретацию автора 
индустриальной тематики и её поэтизации.

Картина отличается строгой и выразительной композицией. Вер-
тикали опор и диагонали конструкций создают ощущение стабиль-
ности и устремлённости ввысь. Фигура людей на мостике, кажущих-
ся маленькими на фоне массивных конструкций, усиливает контраст 
масштаба, подчёркивая грандиозность человеческого труда и величие 
индустриального пейзажа. Колористическое решение картины осно-
вано на глубоких, холодных тонах: синий, серый и чёрный создают 
атмосферу суровости и монументальности. Яркий акцент — красные 
мазки на опорах и элементы конструкции — оживляет пейзаж, симво-
лизируя человеческое присутствие и энергию. Этот прием характерен 
для Салахова: использование контрастного цвета для усиления драма-
тического эффекта.

В картине прослеживается влияние реализма, но с элементами мо-
дернизма. Стремление к монументальности и лаконизму форм делает 
её близкой к работам таких мастеров, как Павел Корин или Николай 
Андронов. Однако индивидуальный почерк Салахова проявляется в 
сочетании суровости и романтизма, что делает его произведения уни-
кальными. Это не просто индустриальный пейзаж, а произведение, 
пропитанное философией времени. Картина демонстрирует гармонию 
человека, природы и технологий, превращая обычный мотив в симво-
лический образ. 

В творчестве Таира Салахова образ Азербайджана занимает цен-
тральное место. Родившийся и выросший в Баку, художник черпал вдох-
новение в природных богатствах Апшеронского полуострова, просто-
ры Каспия и степи стали символами трудолюбия и силы человеческого 
духа. Эти пейзажи, наполненные гармонией форм и цветов, соединяют 
архаику и современность. Даже урбанистические сцены обладают ли-
ризмом, напоминающим о древности этих земель. Этот подход отражает 
философию Салахова: в современном он видел вечное, а в быстротеч-
ном — непреходящее.

В качестве примера выраженного авторского стиля в пейзажном жан-
ре можно привести работу «Дюны у Каспия» 2000 года из коллекции 
музея Таира Салахова в Баку. Эту работу, сделанную автором в зрелые 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

34

годы, отличает мощный лаконичный живописный подход, превращаю-
щий реальный пейзаж в почти абстрактное произведение. В нем просле-
живаются черты лучших образцов модернистской живописи XX века. 
Экспрессия и драматизм природных явлений подчеркнуты контраст-
ным тональным решением цветовой гаммы. Глубокие оттенки чёрного 
и серого создают атмосферу строгости и серьёзности. Холодные цвета, 
которые Салахов обычно использует для передачи архитектурных эле-
ментов, теней или фона, в данной работе замещают землистые оттенки 
коричневого, красной охры и кадмия красного. Даже море, показанное 
лаконичной светлой горизонталью, включает в себя преимущественно 
теплые оттенки белого, активно контрастирующего с почти черной гра-
фикой дюн. 

Значительной частью творчества Таира Салахова являются пор-
треты и многофигурные композиции, где главенствующую роль игра-
ет образ человека. Однако пейзаж у Салахова никогда не остаётся 
лишь фоном. Он становится неотъемлемой частью художественного 
замысла, дополняя и усиливая эмоциональное воздействие на зрите-
ля. Каждый элемент пространства продуман, чтобы подчеркнуть ха-
рактер и состояние изображённых людей, будь то в лирическом пор-
трете или в динамичной сцене трудовых будней рыбаков, нефтяников 
или рабочих.

В динамичных композициях, посвящённых трудовым будням, пей-
заж служит не только контекстом, но и метафорой героизма и силы 
человека, взаимодействующего с природной стихией. В картинах, изо-
бражающих нефтяников или рыбаков, такие элементы, как необъятное 
море, сложные линии индустриального пейзажа или напряжённое небо, 
усиливают драматизм происходящего. Здесь пейзаж словно становится 
соучастником человеческой судьбы, отражая борьбу, труд и достижения 
изображённых героев.

Художественный язык Салахова в таких работах всегда лакони-
чен, но выразителен. Используя строгую геометрию линий и сдер-
жанную цветовую палитру, художник достигает удивительного един-
ства между человеком и окружающим его миром. Пространство, будь 
то природа или индустриальный пейзаж, никогда не перегружено 
деталями, оно гармонично вписывается в общую композицию и уси-
ливает эмоциональное воздействие. Таким образом, пейзаж в творче-
стве Салахова – это не просто задний план, а важный выразительный 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

35

элемент, который раскрывает как внутренний мир героя, так и его 
связь с эпохой и средой.

Одна из таких работ – «Женщины Апшерона». На картине изо-
бражены женщины разных возрастов – от девочки до пожилой стару-
хи – застывшие плотной группой на морском берегу. Одни смотрят в 
сторону моря, другие отворачиваются от него, но каждая замкнута в 
своих переживаниях. Пространство, упрощённое до серо-коричневых 
песчаных дюн, создаёт ощущение пустоты и безвременья. Дюны за-
крывают горизонт, лишая композицию привычного чувства перспекти-
вы, подчёркивая символическое безвременье, в котором живут героини 
картины.

Пейзаж словно сливается с внутренним состоянием женщин: извива-
ющаяся линия прибоя вдали становится едва заметной, как некая зыбкая 
граница между надеждой и неизвестностью. Это не море, зовущее к сво-
боде или приключениям, а пространство, внушающее тревогу, неизмен-
ность судьбы и страх за близких. Важной частью композиции пейзажа 
является отсутствие мелких деталей. Всё лишнее отступает, остаётся 
лишь главное – чувство замедленного времени и необратимости жиз-
ненного пути. 

Помимо природы, Салахов обращался к архитектурным мотивам 
Азербайджана, России и других стран, по которым он много путеше-
ствовал. Это такие страны, как Чехословакия, Италия, Франция, США, 
Мексика, Испания. Подробнее обращается к исследованию теме пей-
зажа в странах романской культуры в творчестве Таира Салахова Э.А. 
Саламзаде. Он говорит о некотором сходстве видов Азербайджана и 
улиц в Италии, также подчёркивая различия, которые делает живо-
писец для изображения разных местностей. «Когда рассматриваешь 
рисунок «Старый дворик в Италии», то становится ясно, почему не-
которые жилые дома Баку начала XX века с характерным внутренним 
пространством типа «колодца» называют итальянскими двориками. 
Это удивительное сходство и привлекло художника. Чем-то напоми-
нает узкие улочки старого города Баку – Ичери Шехер – и живописная 
работа «Венеция», но только прежде, чем упереться в стену красного 
дома, замыкающего перспективу, надо преодолеть один из каналов го-
рода на воде» [2, с. 4].

Дворец Ширваншахов, возвышающийся на бакинском холме, зани-
мает особое место в творчестве Таира Салахова. Пейзажи, посвящённые 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

36

родной земле, её древним памятникам и природе, неоднократно появ-
лялись в его работах. Одной из таких работ является «Дворец Ширван-
шахов. Баку» (1966) из собрания Третьяковской галереи, где изображён 
дворец – архитектурная жемчужина Азербайджана (рис. 2).

Комплекс правителей Ширвана, построенный из апшеронского из-
вестняка, был возведён в XIII–XVI веках и поражает гармонией форм, 
ритма и единством цвета. Монолитность и величие этого ансамбля ма-
стерски переданы Салаховым, который использовал лаконизм «сурово-
го стиля», сочетая его с восточной изысканностью. Кубические здания, 
купола и минареты расположены в гармоничном порядке, создавая 
эффект единства пространства, характерного для самого комплекса. 
Сдержанный колорит построен на сочетании изумрудной зелени и пе-
реливов серого – от прохладного неба до тёплого камня архитектуры. 
Графичность теней и акцент на силуэты придают картине строгую за-
вершённость. 

В пейзажах Салахова выражена идея неразрывной связи време-
ни и пространства. Образы природы и архитектуры Азербайджана 
интерпретируются через философскую призму, где каждое полотно 
становится медитацией о вечности. Простые элементы, такие как 
море, песчаные холмы, ветреные просторы, приобретают символи-
ческое значение — они рассказывают истории о стойкости, памяти 
и единстве.

Пейзажи Азербайджана в творчестве Таира Салахова являются не 
только отражением родного края, но и примером того, как локальные 
мотивы могут обрести универсальное звучание. Они стали частью куль-
турного наследия, демонстрирующего, как природа и труд могут вдох-
новлять художника на создание произведений, соединяющих нацио-
нальное и общечеловеческое. Таир Салахов показал мир не только как 
место, где человек живет и работает, но и как пространство, наполнен-
ное вечной красотой и глубоким смыслом.

Стремление Салахова к синтезу различных жанров в одном произ-
ведении приводит его не только к созданию образов человека, интегри-
рованных в пейзаж, но и к натюрмортам, в которых интерес художни-
ка сосредотачивается равнозначно как на предметах переднего плана, 
так и на пейзажах за ним. Таким образом художник включает натюр-
морт в пейзаж, делая их полноправными участниками. Работы такого 
рода изображают не только излюбленные Салаховым Апшеронские 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

37

просторы и дары щедрой природы родины, но и пейзажи России, гля-
дящие на зрителя через окно из комнаты художника. Биография Са-
лахова была неразрывно связана с Россией и Москвой с юности и до 
зрелых лет. Одним из таких известнейших натюрмортов является его 
ранняя работа «Гладиолусы», вероятно сделанная автором из окна мо-
сковской мастерской (рис.3).

Картина под названием «Гладиолусы» (1958), выполненная маслом 
на холсте, представляет собой изысканный пример натюрморта, в кото-
ром художник соединяет обыденное и возвышенное, создает гармонию 
между предметами и окружающим пространством. Главным объектом 
картины являются яркие гладиолусы в стеклянной вазе, расположенные 
на подоконнике. На заднем плане – фасад здания с окнами, лишенный 
лишних деталей, но четко структурированный. Композиция построена 
на контрасте между живыми, динамичными цветами и статичной, стро-
гой архитектурой фона.

Картина выполнена в сдержанной, но выразительной палитре. Яркие 
оттенки красного и оранжевого цветов гладиолусов создают контраст с 
холодными серо-голубыми тонами фона. Фасад здания, выполненный 
в приглушённых тонах, служит нейтральным фоном, позволяя глади-
олусам «звучать» ярче. Художник использует свет, падающий из окна, 
чтобы подчеркнуть прозрачность вазы и теней на подоконнике. Тени от 
гладиолусов и вазы создают ощущение глубины и ритмическую струк-
туру, объединяя первый план с задним. Пространство за окном минима-
листично, но его текстура и холодная цветовая гамма создают атмосферу 
города, отчётливо связывая натюрморт с повседневной жизнью. «Глади-
олусы» – это не просто натюрморт, а поэтический образ, отражающий 
стремление художника найти красоту в простом, гармонию в контрастах 
и передать философию жизни через бытовую сцену. 

Еще одно произведение, относящееся к раннему московскому пери-
оду жизни художника – «Окно. Утро в Москве» (1959), которая пред-
ставляет собой тонкий пример жанра, сочетающего натюрморт и пейзаж 
(рис.4). Белые крыши с лёгкими отблесками утреннего света подчер-
кивают свежесть и прохладу утра. Прозрачность банки с кистями пе-
редаётся за счёт игры световых бликов и рефлексов, добавляя работе 
утончённость.

Свет в картине играет ключевую роль: он мягко заливает город-
ской пейзаж и предметы на подоконнике. Естественное освещение 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

38

подчёркивает утреннюю ясность и свежесть. Тени от рам окон соз-
дают чёткий ритм, усиливающий композиционное единство. Это до-
бавляет ощущение глубины и структурирует изображение. Простран-
ство за окном кажется статичным, но в то же время наполненным 
жизнью благодаря игре света на фасадах зданий. «Окно. Утро в Мо-
скве» — это не просто городской пейзаж, а глубоко личное высказы-
вание художника. Картина объединяет в себе атмосферу утреннего 
спокойствия, ощущение творческого процесса и визуальную поэзию 
повседневности. 

Начатая еще в юности тема вида из окна, излюбленная многи-
ми художниками этого времени, будет неоднократно встречаться в 
работах Салахова. Апшеронские мотивы таких работ, яркие и экс-
прессивные, будоражащие взгляд мощными контрастами цвета отли-
чаются по настроению и эти отличия особенно заметно видны в се-
рии «Цветы», написанной автором в двухтысячных годах. Пейзажи, 
которые мы видим за окном напоминают зимние виды из интерьера 
подмосковного загородного дома. На переднем плане – яркие букеты 
срезанных цветов. В отличие от азербайджанских работ такого рода, 
в которых художник стремится к объединению натюрморта перво-
го плана и пейзажа за ним, тему русского пейзажа и натюрморта он 
строит на выраженном контрасте переднего плана и его интерьерной 
части с видом из окна.

Этот подход подчеркивает различие восприятия пространства 
и времени в двух культурах. Если в апшеронских пейзажах Салахов 
передаёт взаимодействие человека с природой, неразрывную связь с 
землёй и её жизненным циклом, то в русских работах он фиксирует 
момент уединения, когда внешний мир становится частью внутренне-
го лишь в форме наблюдения. Натюрморт здесь обретает почти симво-
лическое значение, становясь мостом между этими двумя мирами: его 
яркость, насыщенность и тепло противопоставляются спокойной, поч-
ти медитативной безмятежности зимнего пейзажа.Через эти контрасты 
Таир Салахов мастерски передаёт не только особенности русской при-
роды, но и своё личное отношение к ней, пронизывая каждую картину 
тонкой поэтичностью и глубокими размышлениями о роли человека в 
окружающем мире.

Заключение. Искусство Таира Салахова является выдающимся 
явлением мировой культуры XX века, которое объединяет элементы 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

39

национальных традиций и универсальных художественных подходов. 
Его творчество охватывает множество жанров — от портретов и на-
тюрмортов до пейзажей и тематических композиций. Салахов не толь-
ко отражал свою эпоху, но и предвосхищал культурные тенденции, 
которые остаются актуальными и сегодня. Пейзажи Салахова, про-
низанные духом Кавказа и России, стали настоящим мостом между 
культурами, представляя героизм труда и сложность взаимодействия 
человека с природой. Его минималистичный стиль и строгость форм 
создали язык, который стал узнаваемым и символическим для совре-
менного искусства.

Таир Салахов оставил неизгладимый след в искусстве, как ма-
стер, способный соединить философскую глубину с лаконизмом 
формы, а также передать вечные ценности сквозь призму нацио-
нального самобытного наследия. Его творчество демонстрирует 
силу искусства как формы межкультурного диалога и отражения 
человеческого духа. Произведения Т.Салахова служат напомина-
нием о том, что искусство способно сохранять ценности, пережи-
вая политические и исторические катаклизмы. Это делает наследие 
Салахова важным элементом как национального, так и глобального 
культурного наследия.

ЛИТЕРАТУРА:
1. Козорезенко П.П., Орлов И.И. Проблема историографии совет-

ской живописи «сурового стиля» // Международный журнал экс-
периментального образования, 2020, № 2. – с. 15-19.

2. Саламзаде Э. А. Страны романской культуры в творчестве Таира
Салахова. // Znanstvena misel, Любляна, 2019, № 26. – s. 3-10.

3. Tahir Salahov: biblioqrafiya /tərt. ed.: S.Əsədova, L.Şirinova; ixt.
red. və burax. məsul K.Tahirov; red. M.Vəliyeva; Azərbaycan Milli
Kitabxanası. – Bakı, 2013.

4. Таир Салахов: альбом. – Ленинград, 1980.
5. Капланова С.Г. Таир Салахов. – М., 1967.
6. Таир Салахов. Автор текста Лилия Байрамова; ред. Е.Галкина. –

М., 2003.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

40

Svyatoslav Sayko (Rusiya)
TAHİR SALAHOVUN MƏNZƏRƏLƏRİNDƏ RUSİYA VƏ 
AZƏRBAYCAN: MƏDƏNİYYƏT VƏ ZAMAN KÖRPÜSÜ
“Sərt üslub”un ustası Tahir Salahov Azərbaycan və Rusiya mədəniyyətlərini 

birləşdirən əsərlər yaratmaqla XX əsr rəngkarlığında parlaq iz buraxmışdır. 
Onun mənzərələri və tematik kompozisiyaları insanın təbiətlə və sənaye 
mühiti ilə dramatik təsirinin əksinə çevrilmişdir. Rəssamın işlərinə zamanın 
fəlsəfəsi nüfuz etmişdir ki, burada minimalizm və formaların sərtliyi dərin 
emosionallıqla birləşir. Salahov əsərlərinə sənaye motivlərini, Xəzərin 
ənginliyini və Qafqaz landşaftlarını daxil edərək həm əməyin qəhrəmanlığını, 
həm də gündəlik həyatın gözəlliyini vəsf etmişdir.

Rəssam həmçinin portret və natürmortlara müraciət etmiş, insan obrazını 
onu əhatə edən təbiət və mədəni mühitlə birləşdirmişdir. Onun yaradıcılığında 
Azərbaycanın və Avropa ölkələrinin memarlıq motivləri xüsusi yer 
tutmuş, xətlərin sərt estetikası və ahəngdarlığı vasitəsilə əks etdirilmişdir. 
Natürmortlar məişətin sadəliyini poetik dərinliklə birləşdirmiş, mənzərə 
və interyer arasında körpü yaratmışlar. Salahovun mənzərələri universal 
təsir xüsusiyyətləri kəsb edərək əbədi dəyərləri və sənətin gücünü dialoq 
forması kimi əks etdirmişlər. Onun işləri zamanın, məkanın və insan ruhunun 
əlaqələrinin rəmzinə çevrilərək rəngkarlıq müstəvisi üzərindən mədəniyyət 
və tarix haqqında düşüncələrə sövq edir.

Açar sözlər: Tahir Salahov, sərt üslub, mənzərə rəngkarlığı, Rusiya, 
Azərbaycan.

Svyatoslav Sayko (Russia)
RUSSIA AND AZERBAIJAN IN TAHIR SALAHOV’S 
LANDSCAPES: BRIDGE OF CULTURE AND TIME
Tahir Salahov, a master of the “severe style”, left a bright mark 

on the 20th century painting, creating works that unite the cultures of 
Azerbaijan and Russia. His landscapes and thematic compositions became 
a reflection of the dramatic interaction of human with nature and the 
industrial environment. The artist’s works are imbued with the philosophy 
of time, where minimalism and strictness of forms are associated with 
deep emotionality. Salahov praised the heroism of labor and the beauty of 
everyday life, including industrial motifs, the vastness of the Caspian Sea 
and the landscapes of the Caucasus.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

41

The artist also turned to portraits and still lifes, associating images of 
human with the surrounding nature and cultural environment. A special place 
in his work was occupied by architectural motifs of Azerbaijan and European 
countries, conveyed through strict aesthetics and harmony of lines. Still lifes 
combined the simplicity of everyday life with poetic depth, creating a bridge 
between landscape and interior. Salahov’s landscapes have acquired a universal 
sound, reflecting the eternal values and power of art as a form of dialogue. His 
works remain a symbol of the connection between time, space and the human 
spirit, inspiring reflections on culture and history through the prism of painting.

Key words: Tahir Salahov, severe style, landscape painting, Russia, Azerbaijan.

ИЛЛЮСТРАЦИИ:

Рис. 1. Над Каспием. 
1961. Холст, масло. 
151х105 см.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

42

Рис. 2. Дворец Ширваншахов. 
1966. Холст, масло. 103х84 см.

Рис. 3. Гладиолусы. 1958. 
Холст, масло. 100х65 см.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

43

Рис. 4. «Окно. Утро Москвы» 1959. Холст, масло.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

44

UOT 7.05

Rahiba Aliyeva
Dc. Sc. (Architecture), Associate Professor 
Institute of Architecture and Art of ANAS 

(Azerbaijan) 

rahibe_eliyeva@mail.ru

“GREEN WORLD” SOLIDARITY IN PRESERVING 
ARCHITECTURAL MONUMENTS

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.44

Abstract. The article highlights the significance of ecological factors and 
«Green World» solidarity in preserving architectural monuments. It examines 
the impact of climate change on historical structures, including material 
erosion, natural disasters, and other environmental challenges. The use of 
sustainable approaches, such as renewable energy sources, is proposed to 
enhance the resilience of monuments. The article also emphasizes the role 
of tourism, integration of natural landscapes, and sustainable development 
concepts in preserving cultural heritage.

Key words: architecture, ecology, climate, restoration, energy

Introduction. The successful hosting of COP 29 by Azerbaijan, under the 
theme «Solidarity for a Green World,» once again emphasized the importance 
of unity in addressing global climate change. Climate change continues to 
impact all aspects of the world we live in. Considering the human factor as the 
primary element, the effects of these changes on human life are vividly evident.

Today, one of the pressing issues is the impact of climate change on the 
preservation of architectural monuments that bear the marks of human history. 
Monuments and ecology are two interconnected and mutually influential 
fields. Historically, architectural heritage, constructed with consideration for 
landscape and climatic features and categorized into architectural schools, 
is now gradually deteriorating under the influence of climate change. 
Temperature fluctuations, in particular, accelerate the erosion of construction 
materials, causing negative effects.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

45

The role of ecology in monument preservation encompasses many 
modern-day challenges and can be evaluated in terms of both protecting the 
natural environment and safeguarding cultural heritage.

1. Protection of the Natural Environment: Architectural monuments
are often closely tied to their natural surroundings. Ecology helps ensure the 
sustainability of ecosystems in the areas where these monuments are located. 
Protecting the ecosystem also aids in the preservation of monuments, as 
disruptions to natural conditions (e.g., rising or falling temperatures, increased 
precipitation, pollution, or soil erosion) can lead to the rapid deformation of 
these structures.

2. Climate Change and Monument Resilience: Climate change has
a significant impact on natural and cultural heritage worldwide. Many 
monuments that have withstood the test of time, especially those that are 
more vulnerable, may suffer damage due to these changes. Global warming, 
rising sea levels, stronger storms, and extreme weather events can adversely 
affect the physical condition of monuments.

These environmental factors gradually cause significant structural and 
visual changes to monuments:

a) Rain and Humidity: Rain and moisture lead to corrosion and
erosion of construction materials, fostering the growth of fungi and 
algae on surfaces, which in turn affect the quality and deterioration of 
stone. These effects result primarily from humidity, water exposure, 
frost, sunlight, and washing caused by precipitation. In summer, extreme 
heat, and in winter, freezing cold, cause the expansion and contraction of 
building materials used in the construction of monuments. Rain and snow 
seep into cracks, weakening the materials and accelerating shrinkage and 
cracking. Rainwater infiltrates these cracks and small openings, creating 
foundational issues for the structure. Over time, this can lead to the 
collapse of walls and, eventually, the entire structure.

Weathering from Efflorescence: Salt-based materials (sulfates, 
carbonates, nitrates, etc.) penetrate porous limestone along with water. 
Once the water evaporates, salts remain within the stone. While the 
crystallization primarily occurs on the surface, the remaining deposits are 
known as efflorescence. This phenomenon is common in Azerbaijan’s warm 
climate zones due to high evaporation rates. Even when evaporation occurs 
rapidly on the surface, the rate of evaporation often exceeds the material’s 
ability to absorb water into its capillaries. In such cases, salt-based 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

46

materials accumulate beneath the surface layers and crystallize, leading to 
the formation of cracks.

Weathering from Freezing: This type of degradation occurs when small 
ice crystals penetrate cracks and openings. As water freezes due to frost, it 
expands, causing the cracks to widen. The repeated occurrence of this natural 
process leads to an increase in cracks, eventually resulting in the collapse of 
the monument.

Corrosion-Induced Metal Decay: The use of metal in the restoration of 
monuments has become common in modern times, but it can lead to corrosion 
between the metal and the surrounding materials. Metal reacts with water, 
losing its properties, and the most common reactants—such as oxygen and 
liquid chlorides—accelerate the corrosion process. Corroded metal, in turn, 
exerts a destructive effect on the stone.

Damage Caused by Atmospheric Pollutants (Pollutant Gases): In 
urban environments, monuments are exposed to wear and tear caused by 
atmospheric pollutants, such as carbonates and silicates, generated from fuel 
emissions. These pollutants negatively affect construction materials, leading 
to the gradual degradation of the monument.

Wind Effects: Monuments exposed to wind experience erosion, 
particularly in areas along the Caspian Sea coast. The strong Khazri wind 
carries sand and small stones, striking the facade of monuments and causing 
surface abrasion. When rain and wind occur simultaneously, the windward 
side of the wall is subjected to intense, angled rain. In addition to washing 
away particles, the mechanical impact dislodges fragments from the wall’s 
surface, causing them to fall away.

Material Degradation from Sun Exposure: In summer, extreme heat—
exacerbated by a 1.5-degree temperature increase in recent years—causes 
construction materials to expand during the day. At night, cooler temperatures 
trigger contraction. This repetitive physical process over extended periods 
accelerates the formation of cracks in the monument’s structure and the 
deterioration of material quality.

Earthquake Damage: Another cause of material degradation is 
earthquakes. Vibrations and shifts in geological layers generate waves 
that move the walls, disrupting their balance. The reaction to these 
vibrations shakes the walls, and if mortar is insufficient, the walls may 
collapse. This issue is particularly pronounced in older structures with 
minimal plaster. Climate change-related factors have contributed to an 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

47

increase in earthquake frequency. Historically, in the seismic region of 
Shamakhi, hundreds of rare monuments have suffered damage or complete 
destruction, with the city itself being entirely devastated in the Middle 
Ages and the 1830s.

Damage Caused by Living Organisms: One of the reasons for the 
deterioration of monuments is the nesting of insects and birds in cracks and 
openings. The damage stems from the waste products of these insects and 
birds. The materials used by birds for nesting and the acids in their waste react 
with construction materials, causing unexpected damage to the monument. 
This was observed during the 2012-2013 restoration and conservation of the 
Maiden Tower in Icherisheher. Birds nesting between the weathered stones 
of the centuries-old tower had contributed to their erosion over the years. 
To address this issue, conservation work using the «vacuum» method was 
carried out on the tower’s walls, and birdhouses were constructed nearby as 
an alternative.

Impact of Vegetation: While greenery positively contributes to improving 
the environment, design, and reducing carbon emissions, uncontrolled 
vegetation growth can sometimes negatively affect the integrity of 
architectural monuments. Castles and Christian temples built deep in forests 
or mountainous areas often face neglect, leading to uncontrolled growth of 
trees and shrubs. Trees growing within monuments damage foundations with 
their roots, load-bearing walls, and roofing structures with their sprawling 
branches. Unfortunately, addressing such vegetation issues can only be 
undertaken by the Ministry of Ecology. In general, large trees should be 
planted at a certain distance from buildings, in accordance with regulations, 
depending on the tree species.

External ecological factors, even a few of them, can significantly impact 
immovable cultural heritage over time. The relationship between architectural 
monuments and green energy is one of the critical topics of modern times. 
This connection is essential for finding solutions that preserve historical and 
cultural heritage while promoting environmental protection and sustainable 
energy use.

3. Renewable Energy Sources:
Improving heating and electrical systems in buildings reduces energy 

consumption and lowers carbon emissions. Equipping architectural monuments 
with green energy not only demonstrates environmental responsibility but 
also ensures their preservation for future generations. This approach aligns 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

48

with contemporary demands while showing respect for history. Renewable 
energy sources, such as solar panels, wind turbines, and geothermal energy, 
can meet the energy needs of historical buildings. This ensures that the 
original character of the monuments is preserved while making energy usage 
more efficient.

An example is the “Smart City” and “Smart Village” projects related 
to the «Great Return» initiative in the Karabakh region. Applying solar 
panels to monuments can provide interior and nighttime lighting, offering 
both economic and ecological benefits. However, such implementations 
must not compromise the monument’s appearance. Panels should be 
installed discreetly, such as on rooftops where they remain invisible. 
Examples from global practice include the Louvre Museum in Paris, the 
Colosseum in Rome, Sheikh Zayed Mosque in Abu Dhabi, the Railway 
Station in the UAE, and in Azerbaijan, the GobustanNational Historical 
and Artistic Reserve, Maiden Tower, and the Quba Genocide Memorial 
Complex.

4. Green Roofs and Facades:
Adding green roofs and plant-covered facades to historical buildings can 

both visually revitalize these structures and support the ecosystem. Green 
roofs not only enhance the energy efficiency of buildings but also improve 
thermal insulation and positively influence urban climates.

5. Environmental Protection and Natural Beauty:
Architectural monuments play a crucial role in preserving the natural 

environment. Monuments built in harmony with natural landscapes become 
part of cultural heritage by integrating both aesthetically and functionally 
with their surroundings.

6. Choice of Construction Materials:
The ecological aspects of the materials used in the restoration and 

preservation of architectural monuments are of great importance. Selecting 
eco-friendly and sustainable materials ensures the longevity of monuments 
while minimizing harm to the environment.

7. Tourism:
The role of ecology in the preservation of architectural monuments 

also extends to the tourism sector. Protecting historical sites promotes the 
development of sustainable tourism practices, attracting visitors while 
maintaining ecological balance and preserving monuments for future 
generations.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

49

Conclusion. Thus, ecology and the preservation of architectural heritage 
are two complementary fields that must be considered together to ensure the 
transmission of monuments to future generations. Several measures should 
be implemented for the protection of monuments, including developing 
strategies for adapting to climate change, monitoring the current condition 
of monuments, utilizing modern technologies for restoration, and fostering 
global collaboration.

REFERENCES:
1. Cəfərov N.N. Azərbaycan şəhərlərinin bağ-park quruculuğunun

formalaşdırılması. – Bakı, 2011.
2. Həsənova A.Ə. Azərbaycanın landşaft memarlığı. – Bakı, 2006.
3. Əliyeva R.Ş. Abşeronun tarixi bağlarının dizayn həlli və onların

istifadəsi. // ŞÖBMA, Bakı, 2016. – s. 95-100.
4. Даниляк Я. Зеленые насаждения Баку. – Баку, 1935.
5. Иванов В.М., Махмудбекова А.А. Озеленение Баку и Апшерона.

– Баку, 1962.

Rahibə Əliyeva (Azərbaycan)
MEMARLIQ ABİDƏLƏRİNİN QORUNMASINDA «YAŞIL 
DÜNYA» HƏMRƏYLİYİ
Məqalə memarlıq abidələrinin qorunmasında ekoloji amillərin 

və «Yaşıl Dünya» həmrəyliyinin əhəmiyyətini vurğulayır. İqlim 
dəyişikliklərinin tarixi abidələrə təsirləri, tikinti materiallarının aşın-
ması, təbii fəlakətlərin yaratdığı ziyan və digər ekoloji problemlər 
təhlil edilir. Ekoloji yanaşmaların, o cümlədən bərpa olunan enerji 
mənbələrinin istifadəsi, abidələrin dayanıqlılığını artırmaq və gələcək 
nəsillərə ötürmək üçün təklif olunur. Məqalə həmçinin, abidələrin qo-
runmasında turizm, təbii mühitin inteqrasiyası və davamlı inkişaf kon-
sepsiyalarının əhəmiyyətini qeyd edir.

Açar sözlər: memarlıq, ekologiya, iqlim, bərpa, enerji.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

50

FIGURES:

Рахиба Алиева (Азербайджан)
СОЛИДАРНОСТЬ «ЗЕЛЕНОГО МИРА» В ЗАЩИТЕ 
АРХИТЕКТУРНЫХ ПАМЯТНИКОВ
Статья подчеркивает важность экологических факторов и солидар-

ности «Зеленого мира» в защите архитектурных памятников. Рассма-
тривается влияние изменения климата на исторические сооружения, 
включая эрозию материалов, воздействие природных катаклизмов и 
другие экологические проблемы. Применение экологически устойчи-
вых подходов, включая использование возобновляемых источников 
энергии, предложено для повышения устойчивости памятников. Также 
акцентируется внимание на важности туризма, интеграции природной 
среды и концепции устойчивого развития в сохранении культурного 
наследия.

Ключевые слова: Архитектура, экология, климат, реставрация, 
энергия.

Fig. 1. Shikh Baba 
Mausoleum.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

51

Fig. 2. The Palace of 
Gara Boyuk Khan in 
Shusha.

Fig. 3. The Bathhousein 
Lankaran.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

52

UOT 745/749

Людмила Шкляева
кандидат искусствоведения

Институт языка, литературы и искусства
Академии наук Республики Татарстан

(Россия)

luda-next@yandex.ru

ОБРАЗЫ РАСТЕНИЙ
В ТАТАРСКОМ НАРОДНОМ ЗОДЧЕСТВЕ

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.52

Аннотация. Традиционное зодчество, являясь частью жизнеустрой-
ства татарского народа, отражает особенности его мироощущений. На 
протяжении веков узоры домовой резьбы считались благопожеланиями 
для обитателей жилища. Охранительное значение растительных узоров 
домовой резьбы объясняется различными культурно-историческими ус-
ловиями, оказавшими влияние на формирование мировосприятия татар-
ского народа. Так, образ трилистника, символизирующего возрождение 
жизни, связан не столько с одним из воплощений тюркской богини Умай 
в трехрогой короне и в языках пламени домашнего очага, сколько с яр-
кими степными тюльпанами, весной украшающими степные просторы. 
Другой, часто фиксируемый образ – вьющийся стебель, имеющий древ-
нее происхождение, трактуется как символ бесконечности жизни, хруп-
кой, но вновь и вновь продолжающейся.

Ключевые слова: татарское народное зодчество, оберег, раститель-
ные узоры, цветочные формы, многолепестковые розетки.

Введение. Традиционное зодчество, являясь частью жизнеустрой-
ства татарского народа, отражает особенности его мироощущений. 
При этом в своеобразии жилища проявляется влияние природно-кли-
матических условий, к которым необходимо было приспосабливаться 
менявшим среду обитания тюркам-номадам (прапредкам современных 
татар). Природные материалы, доступные для возведения строений в 
местах проживания, определяли средства и приемы их технологической 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

53

обработки. От особенностей восприятия природы зависели эстетиче-
ские и художественные каноны декоративных решений экстерьера та-
тарских домов. Роль природного мира в дорелигиозных верованиях у 
тюркских народов рассматривалась такими учеными как Н.П. Рычков 
[5], К.Ф. Фукс [7], И.Н. Смирнов [6], Н.И. Воробьев[1], Т.А. Золотова 
[2], Р.Р. Исхаков [3] и др.

Изложение основного материала. Издавна в народном зодчестве 
резко граничились опасный внешний мир и защищенное внутреннее 
жилое пространство. Тогда в местах их соприкосновения было при-
нято размещать знаки-обереги. Через века узоры домовой резьбы ста-
ли считаться благопожеланиями для обитателей жилища. В настоящее 
резной декор экстерьера рассматривается как средство художественной 
выразительности облика фасада, придающее ему красоту. Современные 
традиционные строения у татар продолжают возводится из различных 
пород деревьев, в зависимости от мест проживания. Так, этнотеррито-
риальная группа – астраханские татары, названные так в честь порто-
вого города Астрахани (Хаджитархан, столицы одноименного ханства 
в XIV–XVI вв.), расположенного в дельте Волги, издревле применяли 
для строительства и саманный кирпич с камышом, и дерево. При этом, 
бревна пилили на толстые крепкие широкие доски и возводили дома. 
В декоративной отделке фасадов проявлялись эстетические нормы, ха-
рактерные для творчества астраханских татар, отражавшие их позитив-
ное восприятие мира растений. Трилистники, а также изгибы стеблей 
с листьями и сейчас устойчиво находят место в современной домовой 
резьбе. Так, композиция на оранжево-охристом оконном очелье одного 
из жилых астраханских домов включает бордюр из крупных форм бе-
лых трилистников, расположенных по краю. Их вырезанные из цельной 
доски округлые соцветия, устремлены вершинами вниз. Сквозные кон-
туры элементов образуют сердцеобразный орнаментальный ряд. Тим-
пан украшен фрагментами двух вьющихся стеблей, завершающихся раз-
двоенными листочками. Они направлены в противоположные стороны 
по горизонтали. Их центральная часть дополнена силуэтом «сердца» в 
сквозной резьбе. Именно в указанной технике данный элемент довольно 
часто повторяется в очелье оконных наличников. В различных комбина-
циях он располагается либо острием вверх, либо вниз, а также в чере-
довании. В других случаях наблюдается интерпретация указанной выше 
композиции. Так, стебли удлиняются, усложняются их плавные изгибы. 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

54

Они дополняются завитками листьев и завершаются изящными три-
листниками, обращенным внутрь. По центру тимпана часто находится 
цветок, который удивляет сходством с изображениями бутонов хлопка 
«пахтагюль» на узбекской посуде. Встречаются композиции, в которых 
на его месте «расцветает» классический трилистник с удлиненным ле-
пестком по центру и фланкирующими его двумя – закругленными вниз. 
Иногда стебли даны в очелье в самостоятельной композиции. Трилист-
ники также обнаруживаются в оформлении пилястр, на которых они вы-
полнены в крупных размерах и по принципу многослойности вписаны 
один в другой.

Охранительное значение указанных выше растительных узоров 
домовой резьбы объясняется различными культурно-историческими 
условиями, оказавшими влияние на формирование мировосприятия 
татарского народа. Так, образ трилистника, символизирующего воз-
рождение жизни, связан не столько с одним из воплощений тюркской 
богини Умай в трехрогой короне и в языках пламени домашнего очага, 
сколько с яркими степными тюльпанами, весной украшающими степ-
ные просторы. Другой, часто фиксируемый образ – вьющийся стебель, 
имеющий древнее происхождение, трактуется как символ бесконечно-
сти жизни, хрупкой, но вновь и вновь продолжающейся. В указанных 
выше узорах также проявились отголоски дорелигиозных верований, 
связанных с почитанием мирового древа. Далекие предки татар – степ-
ные тюрки верили в мифическое дерево Байтерек [2, с. 6]. Но у тех из 
них, кто добрался до Среднего Поволжья на роль священного дерева 
назначался самый могучий дуб в окружающих лесах, как и у сосед-
них народов, что объясняется сходными природными условиями. Это 
«мировое дерево» воспринималось как вместилище трех сфер миро-
здания. Небесная – занимала самые верхние, доступные лишь духам и 
птицам, ветки кроны. В средней части ствола с крупными и прочными 
ветвями обитали земные существа, к которым относились люди и зве-
ри. Корни являли собой подземную сферу, удерживающую умерших. 
Представления о мироустройстве устно передавались из поколения в 
поколение, они регулировали нормы взаимодействия с окружающим 
людей миром природы. Свод неписаных правил и жесткие меры от-
ветственности способствовали бережному отношению к священным 
дубовым рощам [4, с. 21]. Тем, не менее при строительстве домов ниж-
ние венцы по обычаю возводились из дубовых деревьев. Указанная 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

55

рационально объяснимая традиция существует до настоящего време-
ни, ведь дуб – самый крепкий местный вид природного строительного 
материала. Считалось, что его сила способна передаваться. В расчете 
на это уезжающие из родных краев парни соблюдали следующий об-
ряд: они обходили ствол самого огромного дуба в округе, который у 
татар-кряшен и в XX столетии назывался «деревом Тенгере» по имени 
верховного божества дорелигиозных верований у тюркских народов 
(Кайбицкий р-н РТ) [3, с. 14,16]. Образ дубового листа прочно вошел 
в декоративную систему татарского народа, во множестве обнаружи-
ваясь в отделке вышитых текстильных изделий XIX–XX вв. [8, с. 226]. 
Однако в домовой резьбе на том же этапе отмечаются лишь единичные 
случаи использования данного образа в оформлении экстерьера.

Гораздо больше в отделке фасадов жилищ Среднего Поволжья на-
блюдается различные сочетания тюльпанов, стеблей, лилий, пальметт и 
многолепестковых розеток самых разнообразных форм. Данное обилие 
цветочно-растительных форм объясняется желанием обратиться к об-
разам коранического рая. Татары Среднего Поволжья приняли мусуль-
манство в X в., а в XIV ислам стал официальной религией улуса Джучи, 
а затем и Казанского ханства. Считается, что дом казанских татар стоял 
в глубине сада, окруженного забором с ажурной решеткой в верхней ча-
сти. Сквозь которую можно было видеть узоры на оконных наличниках. 
Эта традиция до сих пор прослеживается в Высокогорском и Атнинском 
районах современного Татарстана. В настоящее время здесь также укра-
шаются ворота крупными цветочными формами. В их колористическом 
решении наблюдается сочетание зеленого, синего, белого (или желтого) 
цветов. Розетки, расположенные в центре внешнего поля створок ворот 
выполнены наборным, мозаичным способом с применением сверленной 
и профильной (ажурной, щелевидной) техник. 

В настоящее время цветочно-растительные узоры украшают эксте-
рьер сельских домов татар на всех территориях их проживания. Следует 
отметить, что эта традиция активно развивалась с конца XIX по конец 
XX века. Сходные композиции декора наблюдаются в татарских дерев-
нях Поволжья, Урала и Сибири. Однако в современных городских част-
ных строениях она уже практически не фиксируется, хотя известные 
купцы XIX столетия тяготели к сохранению национального своеобра-
зия и украшали свои богатые дома с соблюдением самобытных канонов. 
Так, композиция, включающая образы древа жизни, вьющегося стебля и 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

56

цветов из трех лепестков, продолжает украшать фронтон крыши бывше-
го дома купцов Агафуровых в Екатеринбурге. 

Заключение. Таким образом, природное окружение, обусловило 
формирование мировосприятия у татарского народа и отразилось в ху-
дожественно-эстетических принципах, поддерживаемых и корректи-
руемых процессами историко-культурного развития. Столетиями про-
исходил отбор образов, их устойчивая фиксация в различных видах 
традиционного искусства. Так, в народном зодчестве экстерьерный 
облик украшают трилистники, вьющиеся стебли с завитками листьев 
и многолепестковые цветочные розетки. Самобытные узоры домовой 
резьбы на протяжении веков несут позитивное символическое значение.

ЛИТЕРАТУРА:
1. Воробьев Н.И. Татары Среднего Поволжья и Приуралья. – Мо-

сква, 1967.
2. Золотова Т.А. Очерки традиционной культуры народов Повол-

жья. – Йошкар-Ола, 1996. – с. 25.
3. Исхаков Р. Р. Параллели в религиозно-мифологических картинах

мира и обрядовости татар и чувашей: опыт историко-этнографи-
ческой реконструкции // Научные доклады ЧГИГН. Вып. 11. – Че-
боксары, 2013.

4. Напольских В. В. Мифологема мирового древа и мифологии на-
родов уральской языковой семьи //Этнографическое обозрение.
– М., 2012. с. 19–28.

5. Рычков Н.П. Дневные записки путешествия капитана Николая
Рычкова в Киргис-Кайсацкой степе, 1771 году. – СПб, 1772.

6. Смирнов И.Н. О влиянии волжских болгар на черемис // Череми-
сы: Историко-этнографический очерк. – Казань, 1889. – с. 19-24.

7. Фукс К.Ф. Казанские татары в статистическом и этнографиче-
ском отношениях. – Казань, 2023.

8. Шкляева Л.М. Искусство вышивки Земфиры Бикташевой как
часть национальной культуры татарского народа // Проблемы
просвещения, истории и культуры сквозь призму этнического
многообразия России. Сборник трудов Всероссийской научной
конференции с международным участием. – Казань, 2018. – с.
225–229.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

57

Lyudmila Şklyayeva (Rusiya) 
TATAR XALQ MEMARLIĞINDA BİTKİ OBRAZLARI
Ənənəvi memarlıq tatar xalqının həyat düzəninin bir hissəsi olaraq onun 

dünyagörüşünün xüsusiyyətlərini əks etdirir.Əsrlər boyunca ağac ev yonma 
naxışları həmin məkanın sakinləri üçün xoşməramlılıq hesab edilmişdir. Ağac 
ev yonmasının nəbati naxışlarının qoruyucu əhəmiyyəti tatar xalqının dün-
yagörüşünün formalaşmasına təsir göstərmiş müxtəlif mədəni-tarixi şəraitlə 
izah edilir. Belə ki, həyatın dirçəlişini simvolizə edən üçyarpaq bitki obrazı 
üçbuynuzlu tacı olan, ev ocağının alov dillərini əks etdirən türk ilahəsi Uma-
yın təcəssüm formalarından biri olmaqdan daha çox yazda çölləri bəzəyən 
parlaq çəmən laləsi ilə əlaqədardır. Tez-tez rast gəlinən başqa bir obraz – 
qədim mənşəyə malik sarmaşan budaq obrazı zərif, lakin hər zaman davam 
edən həyatın əbədiliyi kimi təfsir edilir.

Açar sözlər: Tatar xalq memarlığı, gözmuncuğu, nəbati naxışlar, gül for-
maları, çoxləçəkli güllər.

Lyudmila Shklyayeva (Russia)
IMAGES OF PLANTS IN TATAR FOLK ARCHITECTURE
Traditional architecture, being a part of the life order of the Tatar people, 

reflects the peculiarities of their worldview. Patterns of house carvings were 
considered good wishes for the dwellers of the home for centuries. The 
protective significance of floral patterns in house carvings is explained by 
various cultural and historical conditions that influenced the formation of the 
worldview of the Tatar people. Thus, the image of the trefoil, symbolizing the 
rebirth of life, is associated not so much with one of the incarnations of the 
Turkic goddess Umai in a three-horned crown and in the flames of the hearth, 
but with bright steppe tulips that decorate the steppe expanses in spring. 
Another image, often fixed, is a coiling stem, which is of ancient origins 
and is interpreted as a symbol of the infinity of life, fragile, but continuing 
repeatedly.

Key words: Tatar folk architecture, amulet, floral patterns, flower forms, 
multi-petal flowers.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

58

UOT 008:316.42

Namig Abbasov
PhD (Culturology), Associate professor

Institute of Architecture and Art of ANAS
(Azerbaijan)

namiq_abbasov_70@mail.ru

HUMAN ECOLOGY

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.58

Abstract. Human is a child of the Earth, a product of nature, the result 
of the development of the biosphere, an element of the noosphere. However, 
when a human moves from the biosphere, conditioned by natural factors, 
to the noosphere, conditioned by social factors, he can not only improve 
but also worsen his conditions of existence. The second tendency is more 
often observed in the life of modern human and finds its expression in the 
continuous degradation of human by the living environment.

Today, we are already talking about other types of ecology – the ecology of 
culture, everyday life, spirit and language. Now it is to talk about the ecology of 
human himself. At present, the problem of ecology and human health occupies 
one of the most important places among the areas studying the interaction of 
human and nature. Human ecology approaches ecological relations from the 
point of view of studying the human body and its possibilities of adaptation 
to the environment. Human ecology, which is a part of the general ecology, 
is defined by the negative influence of the living environment that people 
change with their work.

Key words: ecological education, ecological awareness, ecological law, 
ecological ethics, environment.

Introduction. Feeling and seeing the future ahead is the result of 
people’s purposeful activity, it is the ability to accept the necessary direction 
of the course of events. Social foresight is the correct determination of the 
necessary relations of the development of social events, their reflection 
in thinking by anticipating the future. The correctness and authenticity 
of the conclusions on social foresight depend on their full reflection of 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

59

the development regularities of the objective social entity. “By acquiring 
culture, human separates himself from nature, i.e. culture is nature changed 
by human” [3, p. 307].

There was always harmony between society and nature from the depths 
of history, including the 18th century, and this harmony was broken only at 
the end of the 19th century, creating an imbalance between human and the 
environment. It is estimated that human impact on the biosphere has increased 
8-10 times today. Human destroys biological and ecological systems by 
wasting millions of tons of harmful substances into the environment that 
were not previously observed. This points the coming disaster that awaits 
human.

The practice of the formation of the noosphere shows that the physical 
and mental health of human is affected by the strong negative impact of an 
increasingly polluted environment. Although the ecological problem, the 
essence of which relates to the need to protect the environment from the 
harmful effects on human beings, is primarily global in nature, it manifests 
in different ways in different countries. Therefore, you should not be satisfied 
with only general considerations in considering the ecological problem, the 
realities of separate countries should also be taken into account in such cases.

The forest cover has an irreplaceable importance in protecting the 
ecological balance of our republic. Unfortunately, our situation is not good in 
this matter either. So, the forest cover in the republic is three times less than 
the world norm. Mass destruction of forest and greenery in the territory of our 
republic has made this problem more serious.

Armenian Kostandov, who was the Minister of Chemical Industry of 
the USSR for a long time, organized the construction of 13 toxic plants in 
Sumgait. It is no coincidence that the growth of diseases in Sumgait, the 
increase in child mortality and the transformation of the city into a “dead 
zone” are associated with his name.

The Constitution of Azerbaijan, adopted in 1995, considered caring for the 
cleanliness and harmony of its soil, water and air, paying important attention 
to the global problems of the modern era, first of all, to universal values, as 
the first duty of a young, sovereign state. “The state ensures the maintenance 
of ecological balance, the protection of legally defined species of wild plants 
and wild animals” [1, p. 49].

The interpretation of the main material. Technical progress has 
created completely new conditions in nature, new interactions between 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

60

human and the biosphere. It is becoming more obvious that ignoring all 
the components of nature means destroying it. It is necessary to remember 
this truth: there is nothing useless in nature. Ecological thinking requires 
abandoning old ideas about the inexhaustibility of nature’s resources. 
Having a moral-ethical attitude to the problem of resources comes from 
realizing our duty to future generations. Ecological culture must now be 
part of universal culture.

When talking about ecology, the issues of protecting the health 
of the population and improving its physical and mental capabilities 
should also be taken into account. Nature knows no official boundaries. 
A change or a disaster in one corner of it has tragic consequences 
not only in that region, but also far away from it. It takes a long 
time and a lot of money to eliminate its damages. The scattering of 
toxic substances during the explosions of nuclear tests conducted in 
many regions of the world caused serious damage to the living world, 
plants and cultural monuments. The increase of military threat and 
armament deepens inevitably the problems of raw materials, ecology, 
health and other problems, harming the social progress of mankind 
seriously.

It is possible to achieve progress, first of all, the health of the society with 
the enthusiasm of young people who have started working.

Speaking about the impact of the environment on human health, it should 
be stated that the ecological problem never exists in a pure form. This problem 
is directly or indirectly related to politics, economy, new technology, the 
general culture of people and society, and the degree of maturity of ecological 
consciousness. If the responsible ecological thinking of the nation as a whole 
and each individual citizen is not formed, the solution of the ecological 
problem is out of the question.

The famous American scientist R.Person assessed the actions of his 
compatriots sharply in the abovementioned period in his book “Nature 
takes account”, and wrote that “The nature of the country was completely 
inexhaustible until the Europeans set foot in North America. Forest animals 
and fish were obtained in large quantities and were widely used inside and 
outside the country. As the demand was high, only the best of natural resources 
was obtained with no regard for anything else. Trees, birds and animals that 
became an obstacle for the colonists to expand their property were destroyed 
by all possible means” [4, p. 21].



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

61

Factors affecting the ecological problem interact with each other and can 
increase or decrease its severity depending on the conditions. For example, 
the promotion of market interests in the uncivilized market economy leads 
to the production and sale of low-quality food products containing harmful 
substances. Undoubtedly, consumption of ecologically impure food products 
leads to the spread of diseases and other unpleasant conditions among 
consumers. In some cases, political interests do not allow to reveal the truth 
in the field of ecology. Of course, in turn, this will have a negative impact on 
people’s health.

In order to overcome the abovementioned problems and to preserve human 
health and nature, responsible environmental policy, practices of state and 
public bodies, enterprise and organization managers are required above all.

In this regard, society faces another important task: formation of 
ecological awareness of the population. The realization of this task requires 
comprehensive measures of ecological education and upbringing, including 
the creation of ecological scientific awareness, ecological ethics, psychology 
and legal awareness in public consciousness.

Ecological ethics has an exceptional importance in the formation of 
ecological consciousness. The main principle of ecological ethics can be 
expressed as following: it is necessary to treat with responsibility and be kind 
towards not only human and animals, but also inanimate nature.

One of the important components of ecological consciousness is ecological 
psychology. We can express the essence of this science briefly as following: 
love for nature should be a characteristic of human.

Ecological legal consciousness can also be attributed to the structure of 
ecological consciousness. The requirement of ecological legal consciousness 
is that the citizens of the country should bear legal responsibility for the 
damage caused to nature.

There are various options for dividing the interaction process of nature and 
society into specific periods in the scientific literature. Some authors (prof. 
Y.P. Trusov) divide the history of the interaction of society and nature into 4 
stages, setting the character and level of social development as the basis of 
such periodization: ancient era, pre-industrial era, industrial era, modern era 
characterized by aspects of the noosphere, others (M.F. Green) take the level 
of development of society at the root of the interaction between society and 
nature and divide it into periods of passive adaptation, active use of natural 
resources, change and global reconstruction [5].



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

62

The first stage is characterized by human’s assimilation of finished 
products of nature through the simplest labor tools and forms of production. 
The characteristics of natural conditions, geographical environment became 
the decisive factor for the existence and development of people and society 
as a whole at this stage.

The second stage of the interaction of society and nature is related to the 
further development of productive forces. The development of agriculture in 
some nations and cattle breeding in other nations led to the first great division 
of labor – the separation of cattle breeding from agriculture. This was followed 
by the second great division of labor, which facilitated the exchange of goods 
among people and led to inequality of labor, private property, exploitation and 
exploited classes: the separation of handicraft from agriculture. As a whole, 
this period was characterized by important changes created by human labor 
in the natural environment.

The third stage goes through the successive ages of steam, electricity and 
nuclear power. Many minerals, organic and other resources were involved in 
the economic cycle at this stage. The development of steam engine technology 
created radical qualitative changes in the way of production and society’s 
impact on nature. Finally, the interaction of nature and society has entered a 
new and highest fourth stage of its development, adopting fundamentally new 
aspects in the modern era.

This new phase of nature and society, named “Noosphere”, the 
strong influence of human on nature and the large-scale consequences 
of his activity are summarized in the teaching about noosphere. Several 
scientists recommend replacing the concept of “noosphere” with other 
synonymous concepts – technosphere, anthroposphere, psychosphere, 
sociosphere.

For the first time, the Russian scientist V. I. Vernadsky wanted to 
achieve the synthesis of natural science and social sciences in the study 
of the global activity of human who changes the environment actively. 
According to him, the noosphere is a new qualitative stage of nature that 
can fundamentally change not only the biosphere, but also the human. 
The noosphere is not just an area where human knowledge is used at a 
high level of technology. For this purpose, the concept of “technosphere” 
would be completely sufficient. Here we are talking about such a stage 
of human life that its transformative activity corresponds fully to the 
interests of “nature” based on a strictly scientific and truly intellectual 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

63

way of thinking of all the processes taking place. The noosphere is a 
stage of interaction between society and nature, in which society has 
real opportunities to regulate consciously and control the exchange 
of substances between itself and nature. Human takes control over 
nature without separating from nature, understands and applies its laws 
correctly for the sake of social progress. In this sense, the noosphere 
can be understood as a sphere with a special organization that directs, 
controls and regulates natural processes in accordance with the increasing 
demands of human himself.

Conclusion. The formation of the noosphere means the emergence of a 
new unity of nature and society, which has no analogues in the past. The 
distinctive aspect of this unity is not only that human cannot exist without 
nature, but also that nature cannot exist in its modernized form without the 
conscious and purposeful activity of human. Noosphere is such a natural 
social concept that natural and social moments acquire a new quality in its 
real content. This concept combines a single dynamic system of natural and 
social conditions into an organic whole.

When talking about the evolutionary development of the world and 
its gradual transition to the noosphere, the founders of this doctrine 
expressed different opinions on the understanding of the essence of the 
mentioned process. Teilhard de Chardin accepted the gradual transition of 
the biosphere to the noosphere, in other words, the gradual elimination of 
the contradictions between human and nature. V. I. Vernadsky approached 
the problem from a different point of view. So, living matter changes only 
the upper layer of the Earth. Human’s intervention in nature is gradually 
intensifying, humanity is becoming the main planetary geo-changing 
force. Therefore, human, who is considered the bow of V. I. Vernadsky’s 
teaching about the noosphere, should be directly responsible for the 
evolution of the planet. The understanding of this thesis by human is of 
great importance for his life. “Spontaneous development would make the 
biosphere unsuitable for human habitation. Therefore, human should build 
his needs on the basis of the possibilities of the biosphere. The biosphere 
turns into the noosphere gradually, where its development takes on a 
directional character” [2, p. 736].



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

64

REFERENCES:
1.	 Azərbaycan Respublikasının Konstitusiyası. – Bakı, 2009.
2.	 Məmmədov Ə.B, Bəşirov R.İ. Müasir təbiətşünaslığa konseptual 

yanaşma. – Bakı, 2001.
3.	 Mehdiyev R.Ə. Fəlsəfə. Dərs vəsaiti. – Bakı, 2010. 
4.	 Парсон Р. Природа предъявляет счет. – Москва, 1969.
5.	 Трусов Ю.П. Понятие о ноосфере. – Москва, 1968.

Namiq Abbasov (Azərbaycan)
İNSAN EKOLOGİYASI
İnsan Yer övladı, təbiətin məhsulu, biosferin inkişafının nəticəsi, noos-

ferin elementidir. Lakin insan təbii amillər ilə şərtlənən biosferdən əsasən 
sosial amillərlə şərtlənən noosferaya keçdikdə öz mövcudluq şərtlərini nəinki 
yaxşılaşdıra, həm də pisləşdirə bilər. Müasir insanın həyatında ikinci meyl 
daha tez-tez müşahidə olunur və öz ifadəsini ətraf yaşayış mühitin insanı dur-
madan tənəzzülə uğratmasında tapır. 

Bu gün artıq ekologiyanın digər növlərindən – mədəniyyətin, məişətin, ru-
hun, dilin ekologiyasından da söhbət gedir. Artıq insanın özünün də ekologiya-
sından danışmaq vaxtı gəlib çatmışdır. Hazırda ekologiya və insan sağlamlığı 
problemi insan və təbiətin qarşılıqlı təsirlərini öyrənən istiqamətlər içərisində 
önəmli yerlərdən birini tutur. İnsan ekologiyası ekoloji münasibətlərə insan 
orqanizminin və onun mühitə adaptasiya etmə imkanlarının öyrənilməsi ba-
xımından yanaşır. Ümumi ekologiyanın tərkib hissəsi olan insan ekologiyası 
insanların öz əməyi ilə dəyişdirdiyi yaşayış mühitinin onlara neqativ təsiri ilə 
müəyyən olunur. 

Açar sözlər: ekoloji təhsil, ekoloji şüur, ekoloji hüquq, ekoloji etika, ətraf 
mühit.

Намиг Аббасов (Азербайджан)
ЭКОЛОГИЯ ЧЕЛОВЕКА
Человек – дитя Земли, продукт природы, результат развития био-

сферы, элемент ноосферы. Однако при переходе человека из биосферы, 
обусловленной природными факторами, в ноосферу, обусловленную со-
циальными факторами, он может не только улучшить, но и ухудшить 
условия своего существования. Вторая тенденция чаще наблюдается в 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

65

жизни современного человека и находит свое выражение в постоянной 
деградации человека средой обитания.

Сегодня мы говорим уже о других видах экологии – экологии куль-
туры, быта, духа и языка. Теперь стоит поговорить об экологии самого 
человека. В настоящее время проблема экологии и здоровья челове-
ка занимает одно из важнейших мест среди направлений, изучающих 
взаимодействие человека и природы. Экология человека подходит к 
экологическим отношениям с точки зрения изучения человеческого 
организма и его возможностей адаптации к окружающей среде. Эко-
логия человека, являющаяся частью общей экологии, определяется не-
гативным влиянием среды обитания, которую человек изменяет своей 
деятельностью.

Ключевые слова: экологическое образование, экологическое созна-
ние, экологическое право, экологическая этика, окружающая среда.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

66

UOT 008:34

Parvana Ibrahimova
Institute of Architecture and Art of ANAS

(Azerbaijan)

parvanaibrahimova81@gmail.com

THE CRIME OF ECOCIDE AND GENOCIDE COMMITTED
BY ARMENIA AGAINST AZERBAIJAN

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.66

Abstract. The article talks about ecocide, urbicide, genocide crimes 
committed by Armenia against Azerbaijan and their consequences. These 
crimes are said to have occurred during both the First Karabakh war and the 
Second Karabakh war in 2020, and these issues will be raised at COP-29.The 
plundering of Azerbaijani territories and the destruction of flora and fauna 
by the enemy in these lands had a very negative impact on the ecological 
situation of the entire Caucasus. During the 44-day Patriotic War, Armenia 
again committed acts of aggression against the civilian population living 
outside the combat zone, the ecological environment, natural resources, the 
region’s globally significant biodiversity, and rich forest areas. The material 
and moral damages of these crimes that committed in the Nagorno Karabakh 
region are evaluated and long-term restoration plans of ecocide and urbicide 
crimes are mentioned.

Key words: Azerbaijan, ecocide, urbicide, genocide, their consequences.

Introduction. As our glorious army liberated our territories since October 
2020, one of the terrible facts we faced was the destruction of nature. Thus, the 
term ecocide, urbicide, genocide entered our lexicon. Those who committed 
the Khojaly genocide in 1992 committed urbicide, culturicide and ecocide 
crimes in the next ten years. 

Ecocide is a concept related to the serious destruction of the ecosystem 
and massive damage to nature. The term comes from the combination of the 
words “eco” (ecology) and “cid” (caedere), which means “to kill” in Latin. 
Ecocide includes actions that cause widespread damage, such as deforestation, 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

67

pollution, oil spills, loss of biodiversity, large-scale industrial activities, or 
environmental destruction caused by wars.

Urbicide means the deliberate destruction of cities or urban 
structures. This term refers to the destruction of culturally, historically 
or architecturally important cities, especially as a result of wars, 
infrastructure projects, unplanned urban development or political 
decisions. Urbicide destroys the identity and social fabric of cities, 
causing the loss of cultural heritage. Genocide refers to acts of violence 
committed against ethnic Azerbaijanis.

The interpretation of the main material. In Azerbaijan, ecocide and 
urbicide occurred mainly as a result of the long-lasting Nagorno-Karabakh 
conflict with Armenia and wars in the region. During this conflict and in the 
occupied territories, the environment was seriously damaged. The biggest 
acts of urbicide and ecocide were recorded in the occupied cities and villages, 
including Aghdam, Fuzuli, Jabrayil, Zangilan and Gubadli.

After the Second Karabakh War in 2020, Azerbaijan discovered the extent 
of these devastations during the reconstruction work it carried out in its 
liberated territories.

1. Deforestation and burning
2. Damage to water resources
3. Disposal of waste and use of pollutants
4. Land contamination with mines
5. Destruction of biodiversity
6. Destruction of gold and other natural resources
The ecocides and urbicides committed by Armenia against Azerbaijan 

were mainly in the period of about 30 years of occupation of Nagorno-
Karabakh and surrounding areas. These ecocides have hit the nature, 
economy and people of Azerbaijan. After the conflict, the Azerbaijani 
government has begun recovery in those areas, but this process requires 
long and large resources. The recovery of ecocides covers the process of 
revival of ecosystems, eliminating large-scale environmental damage and 
destroyed ecosystems. It requires nature recovery and the implementation 
of necessary measures for the sustainable development of the environment. 
The restoration of ecocides committed by Armenia in Azerbaijan, especially 
in the liberated areas, is a process that requires a long-term and staged 
approach.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

68

1. Mine cleaning
It is important for the start of restoration of the occupation of the 

occupation, primarily from mines of these lands and unexploded ordnance.
2. Restoration of forest cover
Redistribution of forests only serve not only the protection of 

biodiversity, but also to restore the ecosystem balance. For this purpose, 
local plant species should be chosen and environmental standards should be 
taken into account.

3. Rehabilitation and cleaning water resources
Projects should be implemented in water treatment, environmental 

monitoring and river ecosystems for the restoration of Okchuchay and other 
rivers. Revolving strategic water sources such as Sarsang reservoir, the 
restoration of water supply systems is also important for the development of 
the region.

4. Protection of natural resources and recovery of biodiversity
Before the occupation, Nagorno-Karabakh and the surrounding areas 

were recognized by Azerbaijan’s rich flora and fauna. However, biodiversity 
in these areas were severely damaged. National parks and nature reserves 
must be built to restore rare plants and animal species.

5. Application of environmental monitoring and clean technologies
Environmental monitoring and control systems should be established in 

the areas for the full recovery of ecocide. The introduction of harmful waste 
management and pure technologies is also part of this process.

6. Waste management and clean energy
It is important to transition to proper waste management and clean 

energy sources in the recovery process. Alternative energy sources – sun and 
wind energy projects must be implemented in the areas released from the 
occupation.

7. Restoration of people and agriculture
The return of the population in the region in the recovery process, the 

reconstruction of agricultural activities is important steps. It is possible 
to develop the economy of the region with the introduction of lands for 
agriculture and introducing environmentally friendly agricultural methods.

8. International cooperation and assistance
Recovery of ecocide and urbicide is a process that requires great resources 

and a long time. It is important to carry out international organizations for further 
effective implementation of these work, cooperation with environmental non-



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

69

governmental organizations and implementing measures in accordance with 
international environmental standards.

As a result, the restoration of ecocide and urbicide is a multifaceted and 
complex process, which covers long-term efforts to both nature and society’s 
sustainable development. These restorations are being actively implemented 
in the territories of Azerbaijan, which are actively implemented and work is 
being done to fully restore the ecosystem.

Armenia’s damage to Karabakh is an ecocide and urbicide crime 
against Azerbaijan. Armenia has committed genocide against ecocide, 
environment in the past territories of Azerbaijan. 60,000 hectares of our 
forests were destroyed, cut, stolen, our lands and rivers were polluted 
and poisoned. Armenia has used our water reserves in the past occupied 
territories to create an artificial environmental disaster. In 2016, the 
Parliamentary Assembly of the Council of Europe adopted a resolution 
entitled “Residents of the frontal regions of Azerbaijan are deliberately 
deprived of water” and demanded that the Armenian government had 
been used as a political impact or pressure instrument. Armenia has not 
ignored the resolution, and continued to use the Sarsang reservoir as a 
humanitarian and ecological terrorism. Armenia deliberately opened a 
reservoir in the winter and floods in the surrounding areas, and cut the 
water in the summer and deprived the people living in the region and 
farms. Armenia sharply contaminates the transboundary Okchuchay River. 
This exposes the economic system of the area throughout the territory of 
Azerbaijan in reconciliation. Unfortunately, some foreign companies are 
involved in this environmental crime. Armenia has illegally exploited our 
natural resources, including gold and other precious metals and minerals 
in the past, and exported them to foreign markets. Based on the difficult 
facts, foreign companies of Azerbaijan’s illegal operation and other illegal 
activities have been identified in the occupied territories in the past. They 
will be prosecuted for illegal operating our natural resources in the past 
occupied territories. Most occupied soils are mined or contaminated 
with other explosives. This does not only pose a threat to human life, but 
also makes the use of planting areas and natural zones impossible. The 
remains of soil pollution and explosive substances have great damage to 
agriculture and nature.

Armenia is fired to damage Azerbaijani citizens living on the other side of 
the line of contact as part of the use of natural resources as a weapon. More 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

70

than 110,000 hectares of fertile land destroyed in the environment resulting in 
the fires committed by Armenia since 2006 [1, p. 113].

In Azerbaijan, 2024 “Year of Solidarity for the green world” was 
declared. Azerbaijani President Ilham Aliyev has signed a decree. According 
to the order, Azerbaijan contributes to the fight against the consequences of 
climate change as a reliable and responsible member of the international 
community. Thus, our foundation rights such as life, health, water, food and 
shelter are being threatened. Including sensitive groups, women, children, 
and at the same time, are more affected by climate change. Climate change 
is the crisis of our time. 2023 went down in history as the hottest year. 
Azerbaijan proves in practical activity in the green energy economy. In this 
example, Azerbaijan aims to reduce greenhouse gases by 2030 compared to 
2030 and by 40 percent by 2050. Azerbaijan also announced the lands of 
the occupied territories and approved a measure plan for 202-2026, and in 
the action plan, these areas are intended to convert these areas to Net Zero 
emission zone.

This year, Azerbaijan is hosting COP-29. Inaudible, every country in 
the world faces different types of environmental problems. These problems 
can be examples of soil degradation, water shortages, degraded forests, non-
productive agriculture, earthquakes and floods. It is observed in the world 
whatever happens every day. All this shows us that the climate has changed 
and the pollution that we caused in the last 50-60 has negatively affected the 
Earth. Thus, we hope that the whole world will understand the possibility of 
achieving this in COP-29. However, for our security by 2025, we will achieve 
1.5 percent of the 1.5 percent net zero emission. 65 out of 67 mosques in the 
occupied territories were destroyed, and the rest were used as a stall for pigs 
and cows. 60,000-hectares are burned for woods, cut, our lands and rivers 
were polluted.

Conclusion. The concept of “ecocide” has been added to the Criminal 
Code. Ecosystem is expected to be punished by 10 to 15 years in prison, 
deliberately large-term and serious damage. The 30-year-old Armenian 
occupation is one of the important tasks to convey the ecocide and urbicide 
crimes against Azerbaijan to the world community and provide legal 
assessment in international courts. Human rights activist Ahmad Shahidov 
said that the international courts were appealed with the crimes committed 
against Azerbaijan, and Armenia will be compensated in accordance with 
large amounts of compensation.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

71

REFERENCES:
1.	 İmanlı M. N. Qarabağda ekosid. // Juridical Sciences and Education. 

2024. – pp. 111-117.
2.	 Mammadov G.Sh., Khalilov M.Y. Ecology, environment and man. – 

Baku, 2006. – pp. 26-35.
3.	 Məmmədova E. İşğaldan azad olunmuş ərazilərimizdə Ermənistanın 

törətdiyi ekosid cinayətlər. // Nature&Science, 2023, № 5(6). – pp. 
65-71.

4.	 Guliyeva V. Ermənilərin Azərbaycan xalqına qarşı törətdiyi mənəvi 
genosid. // Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim (TEKE) 
Dergisi, 2015, № 4(2). – s. 814-821.

Парвана Ибрагимова (Азербайджан)
ПРЕСТУПЛЕНИЯ ЭКОЦИДА И ГЕНОЦИДА, СОВЕРШЕННЫЕ 
АРМЕНИЕЙ ПРОТИВ АЗЕРБАЙДЖАНА
В статье говорится об экоциде, урбициде, преступлениях ге-

ноцида, совершенных Арменией против Азербайджана, и их по-
следствиях. Сообщается, что эти преступления произошли как во 
время Первой, так и во время Второй карабахской войны, и эти 
вопросы будут подняты на COP-29. Разграбление территорий и 
уничтожение флоры и фауны на этих землях оказало крайне не-
гативное влияние на экологическую обстановку всего Кавказа. В 
ходе 44-дневной Отечественной войны Армения вновь соверши-
ла акты агрессии против мирного населения, проживающего вне 
зоны боевых действий, экологической среды, природных ресурсов, 
глобально значимого биоразнообразия региона и богатых лесных 
массивов. Оценивается материальный и моральный ущерб от этих 
преступлений и упоминаются планы восстановления после престу-
плений экоцида и урбицида.

Ключевые слова: Азербайджан, экоцид, урбицид, геноцид, их по-
следствия.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

72

Pərvanə İbrahimova (Azərbaycan)
ERMƏNİSTANIN AZƏRBAYCANA QARŞI TÖRƏTDİYİ EKOSİD 
VƏ SOYQIRIM CİNAYƏTLƏRİ
Məqalədə Ermənistanın Azərbaycana qarşı törətdiyi ekosid, urbsi-

sid, genosid cinayətlərdən danışılır. Bu cinayətlər həm birinci, həm də 
ikinci Qarabağ müharibəsi dövründə baş verməsindən və bu məsələlərin 
COP-29-da qaldırılmasından danışılır. Azərbaycan ərazilərinin talan 
edilməsi, bu torpaqlarda düşmən tərəfindən flora və faunanın məhv edilməsi 
bütün Qafqazın ekoloji vəziyyətinə çox mənfi təsir göstərmişdir. 44 günlük 
Vətən Müharibəsi zamanı Ermənistan döyüş bölgəsindən kənarda yaşayan 
dinc əhaliyə, ekoloji mühitə, təbii sərvətlərə, regionun qlobal əhəmiyyətli 
biomüxtəlifliyinə, zəngin meşə ərazilərinə qarşı növbəti dəfə təcavüz 
aktları törədib. Törədilmiş bu cinayətlərin maddi və mənəvi zərərləri 
qiymətləndirilmiş, ekosid və urbisid cinayətlərinin uzunmüddətli bərpa 
planları qeyd edilmişdir.

Açar sözlər: Azərbaycan, ekosid, urbisid, genosid, bunların fəsadları.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

73

UOT 7.05

Марс Ахмадуллин
кандидат искусствоведения, профессор

ugntuprint@yandex.ru

Лидия Стратонова
кандидат педагогических наук, доцент

ФГБОУ ВО Уфимский государственный нефтяной технический университет
(Россия)

di@rusoil.net 

ОСНОВЫ РАЗВИТИЯ СТИЛЯ В ДИЗАЙНЕ
ЭПОХИ ПОСТМОДЕРНИЗМА

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.73

Аннотация. В материалах данной статьи рассматриваются процес-
сы поиска образного языка дизайна на основе двух значимых течений 
середины двадцатого столетия. С одной стороны, это послевоенное 
продолжение развития принципов функционализма с основательной 
методологией школы Баухаус. С другой, одно из интереснейших на-
правлений итальянского дизайна 60-х, так называемый, «радикальный» 
дизайн. Он получил широкое распространение и оказал существенное 
влияние на современную эстетику предметного мира и на культуру в 
целом. По сути, именно в принципах немецкого промышленного ди-
зайна и новых образах предметного дизайна Италии послевоенных лет 
были применены на практике основные идеи постмодернизма. В связи 
с этим необходимо рассмотреть два важнейших направления развития 
промышленного дизайна 60-х. Две школы, сложившиеся в силу исто-
рических основ, в послевоенной Германии и Италии одновременно 
обозначили проблему – каким должен быть современный предметный 
мир. Оба лагеря обладали достаточным индустриальным потенциалом 
и авторитетом в области практического дизайна чтобы выдвинутые 
ими идеи получили признание и привлекли большое число сторонни-
ков и последователей. 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

74

Ключевые слова: контркультура, радикальный дизайн, функцио-
нализм, альтернативная среда обитания, массовое производство.

Введение. История развития дизайна — это формирование особого 
образного языка, новых направлений прикладной деятельности, экс-
перименты с материалами, поиск форм, которые отвечали бы возмож-
ностям массового производства. Рассмотреть этот сложный процесс 
формате одной статьи – невозможно. Но есть несколько важнейших 
этапов, которые можно считать определяющими для актуального ди-
зайна. Они связаны с молодежными движениями, захватившими Евро-
пу в 1960–70-е гг. 

Творческая деятельность дизайнеров в основе — это постоянный 
поиск новых форм, комбинации материалов, создание привлекатель-
ного современного облика предметного мира. Важнейшей целью тако-
го поиска является определение формальных качеств промышленных 
изделий. Эти качества должны отражаться во внешнем виде изделия, 
его современном оформлении, но не только. Важнейшая часть пред-
метного дизайна заключена в новых технических и функциональных 
связях формы и назначения вещи. Именно они определяют качество 
предмета как целостного, современного и востребованного. Дизайн 
высокого технологического уровня привлекателен для производителя 
и потребителя. Важно определить какие факторы могут влиять на про-
цесс создания нового дизайнерского объекта. 

Изложение основного материала. Как разграничить деятельность 
по «рестайлингу», «реновации» давно знакомых вещей, того, что сегод-
ня часто определяется критикой как спекулятивный дизайн, от прин-
ципиально нового продукта. В этой связи необходимо рассмотреть два 
важнейших направления развития промышленного дизайна 60-х. Две 
школы, сложившиеся в силу исторических основ, в послевоенной Гер-
мании и Италии одновременно обозначили проблему – каким должен 
быть новый предметный мир. 

Немецкий послевоенный дизайн, сложившийся на фундаменталь-
ных основах функционализма, методологии школы Баухаус, позднее 
Ульмской школы, в 60-х переживал определенный кризис. Стремитель-
ное оживление послевоенной экономики, насыщение рынка товарами 
массового спроса повлияли на безусловные принципы проектирования 
материально – предметного мира. Функциональность, надёжность и 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

75

удобство вещей перестали быть главным условием успеха на рынке. 
Спрос на продукцию, во многом, стал зависеть от эстетических ка-
честв предмета, его престижности, моды.

Точный узнаваемый образный код, скупое, почти аскетичное 
оформление изделий, всегда были базовыми принципами дизайна 
Германии. Следование этим принципам неизменно приносило про-
мышленной продукции немецких производителей успех на рынке. 
Простой и ясный формальный язык, основанный пионерами функци-
онализма, сложился в популярный и узнаваемый «браунстиль». Но с 
определенного момента эта узнаваемая и элегантная эстетика стала 
неожиданно терять позиции у потребителей. В поисках нового языка 
дизайна приверженцы функционализма, Томас Мальдонадо и Абраам 
Моль обратились к исследованиям структуры формы, анализу фено-
мена дизайн – проектирования и предприняли попытку классифика-
ции промышленного дизайна с точки зрения назначения предметов. 
Изделия разделялись на группы по потребительским признакам: бы-
товая техника, мебель и оборудование интерьеров, средства транс-
порта и средства производства. Новая классификация позволяла си-
стематизировать продукцию по конструкции и назначению. Это дало 
возможность разграничить уровни проектирования, выделить круп-
ные системы производственных и инженерных задач. По мнению 
создателей новой классификации по принципам дизайна, новые фор-
мы систематизации задач дизайн – проектирования неизбежно при-
ведут к креативности и новой эстетике. Педантичный немецкий под-
ход к поиску нового образа предметного мира через предложенные 
системы классификации привел к созданию очень разветвленных и 
тяжеловесных схем, которые были, тем не менее, полезным началом 
для стремительно развивающегося компьютерного мира. Эти попыт-
ки классификации предметного мира по принципу дизайна, в даль-
нейшем, стали основой для разработки программного обеспечения 
дизайн – проектирования.

Тот факт, что немецкий дизайн, который имел неоспоримый ав-
торитет во всем мире, озаботился проблемами поиска креативности, 
сам по себе примечателен. Это было продиктовано усилением кон-
куренции в основных группах предметного дизайна. Послевоенные 
годы были отмечены расцветом промышленности. Оживали про-
изводства, увеличивался спрос на новинки, но не только эти при-



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

76

чины заставили идеологов немецкого дизайна искать новый стиль 
для вполне успешных и популярных вещей. Активные выступления 
молодёжи, поначалу антивоенные, в дальнейшем оформившиеся в 
движение против давления бюрократии, устаревших норм морали и 
жестких канонов общественного устройства, приобрели организо-
ванный и массовый характер. Эти настроения ярче всего проявились 
в студенческой среде. Радикальные выступления студентов Ульмской 
школы были направлены против жесткого диктата функционализма. 
Студенты требовали большей творческой свободы настолько актив-
но, что властями было принято решение о закрытии Ульмской школы. 
Появление на рынке абсолютно новых вещей, которые разрабатыва-
лись с нарушением всех общепринятых канонов функционализма, за-
ставили идеологов Ульмской школы провести серьезный анализ раз-
личных проектных практик. Именно А.Моль ввел в обиход понятие 
нео-китч и выступил с обоснованной критикой бездумного поверх-
ностного украшательства.

Немецкий дизайн остался верен своей идеологии и твердо следовал 
своим принципам, где основными качествами продукта были удобство, 
широкая доступность и функциональные качества дизайна.  

Одновременно сложилась другая крупная школа – итальянский ди-
зайн «новой волны» Новые течения в проектной культуре Италии ос-
новывались на молодежных субкультурах и творческих исканиях ли-
деров и идеологов «новой волны» Умберто Эко, Федерико Феллини, 
Микеланджело Антониони. Именно они обратились к изменившимся 
реалиям послевоенного мира. В их произведениях философия и новый 
образный язык постмодернизма получили окончательное философское 
осмысление. Развитие нового стиля ярко проявилось в итальянском 
дизайне 60-х. Игра, артистизм, чувственность характерные для ита-
льянской культуры, нашли отражение в неожиданных и остроумных 
формах итальянского дизайна той эпохи.

Основными центрами «радикального дизайна» 60-х в Италии были 
Милан, Флоренция, Турин. Протест против существующего дизайна 
выражался в утопических проектах и провокационных концепциях. 
Проектирование новых продуктов и продвижение их к потребителю 
не было основной задачей дизайнеров новой волны. Во главу угла они 
ставили разработку альтернативной среды обитания, нового жизнен-
ного пространства. Вскоре это движение стало лидирующим в мире 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

77

дизайна. Звезды актуального дизайна двадцатого – двадцать перво-
го века Гаэтано Пеше, Андреа Бранци и многие другие начинали как 
представители радикального дизайна.

Еще одним из основоположников «радикального дизайна» счита-
ется Эторе Соттсасс. Его объекты и поиски новой эстетики 80-х гг., в 
определенном смысле стали теоретическим основанием, для итальян-
ского «радикального дизайна». Основной задачей дизайнеры движе-
ния считали формирование нового стиля основанного на культурных и 
художественных идеях модернизма.   

Одной из первых групп дизайна новой волны в Италии стала 
«Archizoom». Название происходит от авангардной британской архи-
текторской группы «Archigram». Студия была основана во Флорен-
ции в 1966 году.  Вместе с группами «Суперстудио» («Superstudio»), 
«UFO» и «Струм» («Strum»), «Archizoom» они стали движущей си-
лой радикального дизайна. Дизайнеры новой волны выступали про-
тив коммерческого дизайна и засилья штампов. Члены группы рабо-
тали над выставочными инсталляциями, архитектурными объектами, 
дизайном интерьеров и промышленных изделий. Многочисленные 
проекты и публикации отражали поиски участников движения ново-
го, чрезвычайно гибкого и основанного на передовых технологиях 
подхода к дизайну.

Одним из лидеров группы «Archizoom» был Андреа Бранци. Он 
был идеологом «радикального движения» и «нового дизайна», зани-
мался разработкой ряда концептуальных проектов под девизом «оби-
тать — это легко». Самым значимым проектом творческой деятельно-
сти Андреа Бранци считается проект «No-stop city» (1970). 

«Archizoom» начали исследования в области архитектуры и го-
родского планирования, которые легли в основу проекта «No-stop 
city». «No-Stop City» – это ироническая критика идеологии архитек-
турного модернизма. Имитация палаточного городка под крышей 
большого ангара, с искусно интегрированными элементами «живой 
природы» – таким представлялся город будущего дизайнерам «но-
вой волны». Этот проект был предназначен для замены сложившей-
ся структуры и служил матрицей для конструирования новой среды 
обитания, где каждому было выделено собственное нейтральное 
пространство, свободное от объектов и давления потребительской 
идеологии. 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

78

Интересно, что не только идея, но и сам подход, в начале первого 
десятилетия двухтысячных, стали основой для создания развлекатель-
ной зоны в окрестностях Берлина. Горожане приезжают на выходные 
в некое подобие кемпинга, чтобы насладиться простой жизнью, отдо-
хнуть от конфликтности и темпа мегаполиса. Зона организована по 
сценарию очень близкому к концепции Андреа Бранци.

Все работы «Archizoom» основывались на связях с поп – культурой 
и китчем, и в то же время, выражали саркастическое отношение к пре-
тенциозности и безликости массовой продукции. 

Группа создавала футуристические объекты для производства их 
в доступных материалах: дерево, сталь, стекло, кирпич, пластмасса. 
Позже участники группы стали проектировать практичную мебель в 
подчеркнуто нейтральном стиле. 

Молодые дизайнеры движения проявляли исключительную актив-
ность в продвижении радикального дизайна в Италии, выступая на 
различных семинарах, а также публикуя очерки по теории дизайна. 

В 1973 году члены различных групп радикального дизайна объеди-
нились вокруг журнала «Casaballa», директором которого был Алес-
сандро Мендини. Все это в итоге привело к организации во Флоренции 
в 1974 году «Global Tools». Эта свободная школа – лаборатория стала 
центром радикального дизайна и архитектуры. Целью было развитие 
исследований непромышленных способов производства и популяриза-
ция индивидуального творчества. 

Радикально настроенная молодежь отрицала не только качество ди-
зайна, её не устраивал стиль современной жизни, огромное количество 
устаревших канонов поведения. В итоге она предпочла делать «дизайн 
без предметов» – дизайн поведения. Эти поиски способствовали фор-
мированию нон-конформистской молодёжной культуры свободной от 
стереотипов и общепринятых норм. 

Субкультуры отторгали систему, они стремились к автономии и 
конфликтовали с обществом. Молодежные контркультуры были се-
рьезно озабочены утверждением значительности каждого индивиду-
ума в обществе. 

Манифест идейных лидеров «новой волны» очевиден: свобо-
да, любовь и самореализация. Движения молодежных контркуль-
тур это энергичная попытка вырваться из общества лицемерия и 
потребления. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

79

Нон-коформистские движения хиппи и панков в соседстве с офи-
циальной культурой значительным образом повлияли на дизайн, из-
менили подход к созданию материальных вещей, придали творческому 
процессу проектирования свободу самовыражения, добились больше-
го доверия к создателям нового материального мира.

Заключение. Декларации дизайнеров «новой волны» были на-
правлены против сухого и прагматичного функционализма немецкой 
школы дизайна с одной стороны, с другой, против претенциозности 
и эклектичности итальянского промышленного дизайна. Новый худо-
жественный язык, предложенный молодыми дизайнерами, не только 
способствовал развитию стиля, сделал вещи более демократичными 
и массовыми, но и показал ценность индивидуального творчества. 
Художественное и выразительное прочтение дизайнерских объектов, 
их современный облик нашли отклик в среде массовой культуры, про-
фессиональной критики и публики. В результате новые течения были 
поддержаны и производителями, и потребителями. По существу, бла-
годаря молодежным контркультурам, в дизайне были сформулированы 
основные принципы постмодернизма.

Современный дизайн Германии отмечен последовательным разви-
тием традиций функционализма. Он стремится к созданию вещей про-
стых, удобных, пригодных для массового тиражирования. Работа с но-
вейшими технологиями и качественными материалами по-прежнему 
обеспечивают успех немецким дизайнерам. Минимализм, привнесен-
ный японскими дизайнерами как обязательное условие актуального 
дизайна, был удачно интерпретирован в контексте новых проектных 
предложений немецких дизайнеров.

Итальянский дизайн «Новой волны» чувственный, иррациональ-
ный и артистичный приобрел большую армию поклонников в среде 
коллекционеров и любителей новинок. Большая творческая свобода 
и подвижные производства позволили итальянским дизайнерам за-
нять лидирующие позиции в создании ограниченных тиражей пред-
метов арт – дизайна. Им же принадлежит успех в возрождении ре-
месленных традиций в сочетании с современными возможностями 
производства.

Возникновение антидизайна явилось сильнейшим толчком, кото-
рый изменил не только дизайн, но и мировоззрение целого поколения. 
Он открыл принципиально новое отношение к материальной культуре.  



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

80

Итальянский «антидизайн» как явление исчерпал себя в конце 70-х. 
Это закономерный процесс, связанный с поступательным развитием 
культуры и технологий. Существенно то, что подобные активные твор-
ческие усилия оказывают огромное влияние на развитие стиля в пред-
метном мире и не исчезают бесследно. Радикальный дизайн слился с 
актуальным дизайном, стал незаменимой его частью. Направление, 
предложившее парадоксальный подход к самому процессу создания 
вещей, привело к рождению совершенно новых течений в дизайне, но-
вых изделий, и признанных икон дизайна. Поклонники и последова-
тели есть у всех ветвей современного дизайна. Важно то, что никогда 
новые идеи не были контрпродуктивными и не приводили к противо-
стоянию в практическом дизайне. 

ЛИТЕРАТУРА:
1.	 Воронов Н.В. Очерки истории отечественного дизайна. Ч.1. 

Этапы развития мирового дизайна. – М., 1997.
2.	 Михайлов С.М. История дизайна. Том 2. Дизайн индустриаль-

ного и постиндустриального общества. – М., 2003.  
3.	 Страницы истории отечественного дизайна: исследования и пу-

бликации. – М., 1989. 
4.	 Теоретические концепции и творческие школы в дизайне / Ред-

кол.: С.О. Хан-Магомедов и др. – М., 1981. 

Mars Ahmadullin, Lidiya Stratonova (Russia)
FUNDAMENTALS OF STYLE DEVELOPMENT IN DESIGN 
OF THE POSTMODERNIST ERA
In the materials of this article the processes of searching for the 

figurative language of design on the basis of two significant currents of 
the middle of the twentieth century are considered. On the one hand, it is 
the post-war continuation of the development of functionalism principles 
with the thorough methodology of the Bauhaus school. On the other 
hand, one of the most interesting trends of Italian design in the 60’s, the 
so-called “radical” design. It was widely spread and had a significant 
influence on the modern aesthetics of the object world and on culture as 
a whole. In fact, it was in the principles of German industrial design and 
new images of Italian object design of the post-war years that the main 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

81

ideas of postmodernism were put into practice. In this connection it is 
necessary to consider two most important directions of development of 
industrial design of the 60s. Two schools, formed by virtue of historical 
foundations, in post-war Germany and Italy simultaneously outlined the 
problem – what should be the modern object world. Both camps had 
enough industrial potential and authority in the field of practical design so 
that their ideas were recognized and attracted a large number of supporters 
and followers. 

Key words: counterculture, radical design, functionalism, alternative 
habitat, mass production.

Mars Axmadullin, Lidiya Stratonova (Rusiya)
POSTMODERNİZM DÖVRÜNÜN DİZAYNINDA ÜSLUBUN 
İNKİŞAFININ ƏSASLARI
Bu məqalənin materiallarında XX əsrin ortalarında iki əhəmiyyətli 

cərəyana əsaslanan məcazi dizayn dilinin axtarışı prosesləri müzakirə olu-
nur. Bir tərəfdən, Bauhaus məktəbinin hərtərəfli metodologiyası ilə funk-
sionalizm prinsiplərinin inkişafının müharibədən sonrakı davamıdır. Digər 
tərəfdən, 60-cı illərin italyan dizaynının ən maraqlı istiqamətlərindən 
biri, sözdə «radikal» dizayndır. Geniş yayılmışdır və mövzu dünyasının 
müasir estetikasına və ümumiyyətlə mədəniyyətə əhəmiyyətli dərəcədə 
təsir göstərmişdir. Əslində, postmodernizmin əsas ideyalarının praktika-
da tətbiq olunduğu alman sənaye dizaynı prinsiplərində və müharibədən 
sonrakı illərdə İtaliyanın mövzu dizaynının yeni şəkillərində idi. Bu ba-
xımdan, 60-cı illərin sənaye dizaynının inkişafı üçün iki vacib sahəni 
nəzərdən keçirmək lazımdır. Müharibədən sonrakı Almaniya və İtaliyada 
tarixi əsaslara görə inkişaf etmiş iki məktəb eyni zamanda problemi – 
müasir obyektiv dünyanın necə olması lazım olduğunu göstərdi. Hər iki 
düşərgə kifayət qədər sənaye potensialına və praktik dizayn səlahiyyətinə 
sahib idi ki, irəli sürdükləri fikirlər tanınsın və çox sayda tərəfdar və 
izləyici cəlb etsin.

Açar sözlər: əks mədəniyyət, radikal dizayn, funksionalizm, alternativ 
yaşayış yeri, kütləvi istehsal.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

82

UOT 398 (4/9); 801.8 (4/9)

Fərqanə Qurbanlı
Daxili İşlər Nazirliyinin Polis Akademiyası 

e-mail:qurbanli.ferqane@gmail.com

DÜNYA VƏ AZƏRBAYCAN MİFOLOJİ DÜŞÜNCƏSİNDƏ
VƏ FOLKLORUNDA YAŞIL RƏNG

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.82

Xülasə. Hər bir xalqın dünyagörüşü, inancları, adət-ənənələri onun mi-
fologiyasında, ədəbiyyatında, mədəniyyətində öz izini göstərir. Bu mənada 
xalqların mifik düşüncəsində rənglərin də xüsusi payı var. Pozitivliyin 
simvolu kimi seçilən yaşıl rəng təbiətin, cavanlığın, yeniliyin, harmoniya-
nın, xoşbəxtliyin, dini inancın (cənnətin)  rəmzi olaraq xarakterizə olunur. 
Türklərin ilkin inanclarında yaşıl və mavi rəng göyü simvollaşdırmış, şərqi 
bildirmək üçün bu rəngdən istifadə edilmiş, həmçinin təbiət rəmzi kimi əks 
etdirilmişdir.  Azərbaycan xalq ədəbiyyatında türk təfəkkürünün məhsulu ola-
raq yaşıl geyimli müqəddəs ruh, “su, külək və havanın himayəçisi” kimi Xıdır 
Nəbi (Xıdır İlyas) obrazı təqdim edilir.Şifahi xalq yaradıcılığımızda,  xüsusən 
nağıl, əfsanəvə dastanlarımızda bu rəng müxtəlif  konseptlərdə verilmiş, baş-
lıcası isə həyatın, ruhən yeniliyin, möcüzəvi güclərin, təbiətin, bərəkətin 
göstəricisi olaraq  müəyyən edilmişdir.

Açar sözlər: yaşıl rəng, müsbət konsept, mənfi konsept, mifoloji düşün
cələr, nağıl və dastanlar.

Giriş. Hər bir xalqın mədəni irsində onun dünyagörüşü, duyğu və 
düşüncələri, adət-ənənələri, inancları qorunub saxlanılmışdır. Mədəni irsin bu 
komponentləri ayrı-ayrılıqda etnopsixoloji xarakter daşımaqla ədəbiyyatın, 
incəsənətin, mədəniyyətin bütün sahələrində öz izini göstərir. 

Rənglərlə bağlı düşüncələr də birdən-birə yaranmamış, uzun təkamül yolu 
keçmişdir. Əgər yaranışın ilk dövründə insanlar rənglərdən vəhşi təbiətdən 
qorunmaq, maskalanaraq özünümüdafiə məqsədilə istifadə edirdilərsə, son-
rakı mərhələlərdə öz fikrini ifadə edə bilmək, öz duyğularını qarşı tərəfə 
ötürmək məqsədi güdürdülər. Buna nümunə olaraq dünyada ilk mağara 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

83

rəsmləri olan Cənubi Afrikadakı Çanvet mağarasını göstərə bilərik ki, insan-
lar e.ə. 1000 il öncə mağara divarlarında qırmızı boya və kömürlə gərgədan, 
bizon, mamont, ayı, aslan, kimi heyvanların rəsmlərini çəkməklə ilkin inanc-
larını sərgiləyiblər. Bəzi xalqların nümayəndələri isə  öz düşüncələrini, mistik 
fikirlərini bədənlərində rəngli tatular etməklə ifadə edirdilər. Məsələn, Poline-
ziya adasında yaşayan aboregenləri örnək verə bilərik.

Əsas materialının şərhi. Rənglərin insan həyatına çox böyük psixoloji 
və fizioloji təsiri var. Dünya xalqlarının mifologiyasında  rənglərin müsbət və 
mənfi mənada çıxış etməsi də buna bariz nümunədir.

Bu mənada öncəliklə yaşıl rəng  semantikası  ilə diqqət mərkəzindədir. 
Dünya xalqlarında yaşıl rəng əsasən sağlamlıq, firavanlıq və harmoniya ilə 
əlaqələndirilir, təbiətin oyanışı, cavanlıq rəmzi kimi simvolizə edilir. Bunun-
la bağlı xalqların mifologiyasına ayrı-ayrılıqda nəzər yetirək. İlk öncə Şimal 
ədəbiyyatına və incəsənətinə diqqət etsək görərik ki,  yaşıl rəng tez-tez təbiətlə 
əlaqələndirilir və əbədiyyəti simvollaşdırırdı. Skandinaviya kosmologiyasın-
da doqquz dünyanı birləşdirən nəhəng müqəddəs ağac İqqdrasil il boyu yaşıl 
qalan qoz ağacı kimi təsvir edilmişdir. Yunan mifologiyasında Demetra və 
qızı Persefonanın adı tez-tez yaşıl rənglə bağlaşdırılır, torpaq və məhsuldarlıq 
ilahəsi adlandırılır,  Roma mifologiyasında isə Venera eyni formatda sevgi, 
gözəllik və məhsuldarlıq ilahəsi kimi seçilirdi. Fin mifologiyasında Tapio bir 
növ meşə tanrısı və ya meşə ruhudur. Maraqlıdır ki, müasir dövrdə  illüst-
ratorlar onu tez-tez yaşıl dəri və ya yaşıl yarpaqlarla çəkir, Qədim Misirdə 
isə  yenidən doğuş çox vaxt yaşıl rənglə əlaqələndirilirdi. Buna görə də kənd 
təsərrüfatı, yenidən doğulma və ölülər tanrısı Osiris yaşıl dərili kimi təsvir 
edilmişdir. Sibir folklorunda yaşıllıq dedikdə Yaşıl Həftə (Yaşıl Bazar) bay-
ramını qeyd etmək lazımdır. Bu bayram vasitəsilə insanlar təbiət ruhlarına 
təşəkkür edir, mövsümün bərəkətli keçməsini arzulayırlar.

Bu cür yanaşma dünya dinlərindən də yan keçməmiş, tarix boyunca möv-
cud olmuş, hazırkı vaxta qədər gələn və gəlib çatmayan bütün dinlərin  inanc-
larında, əxlaqi dəyərlərində özünü büruzə vermişdir. Məsələn, İslam dinində 
müsəlmanlar tərəfindən yaşıl rəngə xüsusi dəyər verilir, bu rəng  cənnətin 
bərəkəti, fəziləti kimi simvollaşdırılır.  Əl-İnsan surəsinin 76-cı ayəsində 
deyilir: “Onlar orada saf gümüşdən hazırlanmış paltarlar geyəcəklər və ya-
şıl rəngli ipəklərdən və incə yunlardan örtünəcəklər...”. Həmçinin bir çox 
müsəlman ölkəsi İslam rəmzi kimi öz bayraqlarında qeyd olunan rəngə önəm 
verir ki, Azərbaycan bayrağında  da bunun şahidi oluruq. Xristianlıqda isə 
həyatın, ümidin və təbiətin rəngi kimi qəbul edilir, Advent (İsa Məsihin 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

84

doğuluşu), Pasxa və digər müqəddəs bayramlarda istifadə edilir. Maraqlıdır 
ki, qədim dövrdə də məbədlər, cənnəti təmsil edən bir sıra digər tikililər üçün 
də bu rəngdən istifadə edilirdi. 

Müxtəlif xalqların mədəniyyətində olduğu kimi, türk xalqlarında da 
rənglər milli və mənəvi dəyərlər sırasında qorunmuşdur. Türklərin il-
kin inanclarına nəzər salsaq görərik ki,  dünyanın istiqamətləri  müxtəlif 
rənglərlə ifadə olunmuş, şərqi bildirmək üçün yaşıl və mavi rəngdən istifadə 
edilmişdir. Türk mifologiyasında yaşıl və mavi rəng həm də göyü simvol-
laşdırır. M.İmanov məsələnin şərhini belə vermişdir: “Göy türklərin qədim 
kurqanlarından tapılan geyimlərində kişi skeletinin üzərindəki üst geyiminin 
qırmızı, ondan sonrakının yaşıl, iç geyiminin isə sarı atlasdan ibarət olması 
da rənglər haqqındakı ilkin bilgi və dini təsəvvürləri nümayış etdirir” [8].
Yaşıl həm də yaxşılıq və mərhəmət tanrısı Ülgenin yeddi oğlundan birinin 
adıdır. O, ağacların yaşıllaşdırılmasına, təbiətin qorunmasına cavabdehdir. 
Türk miflərinə görə, Ülgen insanı yaratdıqdan sonra Kudaya can istəmək 
üçün bir qarğa göndərir. Qarğa canı alıb geri qayıdanda yerdə bir leş gör-
dü. Qarğa leşi yemək üçün ağzını açanda dimdikindəki can şam ağacları 
olan meşəyə düşdü. Məlumdur ki, şam ağacları yarpaqlarını tökmür, onların 
yazda Yaşıl xana ehtiyacı yoxdur. Çünki məhz qarğanın meşəyə atdığı ruh 
sayəsində il boyu yaşıllıqlarını qoruyurlar.

Xalq ədəbiyyatı ilə əlaqədar aparılan tədqiqatlarda yaşıl geyimli müqəddəs 
ruh, “su, külək və havanın himayəçisi” kimi Xıdır Nəbi (Xıdır İlyas) obrazı 
təqdim edilir.  Əfsanələrin birində deyilir ki, “Qaranlıq dünyada bir bulaq 
axır, onun suyunu içən heç vaxt ölmür. Xızır o dirilik suyundan içdiyi üçün 
həmişə diridir və yaşayır” [6]. Folklorumuzda o, dara düşən yolçulara kömək 
edən ilahi qüvvə kimi gah yaşıl rəngli, gah da boz atlı kimi təsvir edilir.  “Ki-
tabi Dədə Qorqud”un Dirsə xan oğlu Buğacdan bəhs edən boyunda Xızırın 
Buğacı ölümdən qurtarması, həyat bəxş etməsi də onun həyatverici obraz ol-
duğunu göstərir.   Ramazan Qafarlı “Mifologiya. Ritual-mifoloji rekonstruk-
siya problemləri” adlı kitabında Xızırı Azərbaycan ritual-mifoloji sisteminin 
aparıcı obrazlarından hesab edərək qeyd edilən məsələyə münasibət bildir-
mişdir: “ Yaradıcının funksiyasını öz üzərinə götürən Qazlıq dağı – Oğuz isə 
Xızırı imdada yetirib sinəsində bitirdiyi dağ çiçəyini ana südü ilə birlikdə 
ölümcül övladın yaralarına məlhəm edir. Bir növ onu təzədən dünyaya qay-
tarır ki, şərin qarşısını alsın” [4, s. 336]. Bu mənada Novruz dastanının da bir 
parçasına diqqət yetirək: “Novruz gördü ölüm vaxtıdı. Götürdü, görək ona 
buta verən dərvişi nə cür haraya çağırdı:



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

85

Yeri, göyü, ərşi, gürşü yaradan
Kərəm eylə, qoyma məni dəryada!
Qarlı dağlar gəldi keçdi aradan,
Kərəm eylə, qoyma məni dəryada!

Böyük ustadların dediyinə görə, Novruzun ağzından söz qurtarmamış Xı-
dır İlyas dərviş paltarında hazır olub, Novruza dedi:

– Gözünü yum!
Novruz gözünü yumdu. Bir zaman gözünü açıb, özünü dəryadan kənarda 

gördü” [2, s. 176].  Dastandan da görünür ki, Xıdır İlyas xilasedici rol oyna-
yır, baş qəhrəmanın köməyinə çatmaqla onu onu ölümdən qurtarır, yeni həyat 
bəxş edir. 

Maraqlıdır ki, eramızdan əvvəl IV minilliyə aid Şumer mifologiyasın-
da bu obraz Nəbi – Xıdırla Sarpanitin oğlu kimi təsvir olunub. O, müd-
riklik tanrısı kimi tanınmaqla yanaşı, insanlar tərəfindən yenidən doğulma, 
bitkiçilik tanrısı kimi də ibadət olunub. Hətta bəzi mənbələrə görə, türk 
miflərində, nağıl, əfsanə və əsatirlərində geniş yayılmış Xıdır Nəbi, Xı-
dır İlyas, Xıdır Əlləz obrazlarının prototipləri məhz Xıdır və onun oğlu 
Nəbidir. Azərbaycan folklorşünasları isə  Xızır isminin türkcə “xız” və “ır” 
sözlərinin birləşməsindən yarandığını iddia edərək  qədim türkcədə bu sö-
zün  “od, istilik”, “ır” isə “ər” mənasında işlənməsi fikrini müdafiə edirlər. 
Xızır peyğəmbərin yazın gəlişi ilə əlaqələndirilməsi də məhz türk xalqları-
nın bu inancı ilə bağlıdır. Professor M.Təhmasib “Xalq ədəbiyyatında möv-
süm və mərasim nəğmələri” adlı dissertasiya işində “Xızırı (Xıdır) yaşıllıq, 
baharla əlaqədar əsatiri bir surət”, İlyası isə “yağış və dənizlə əlaqədar olan 
bir mif” kimi səciyyələndirmiş, professor  A.Nəbiyev isə “Novruz bayramı” 
kitabında “Xıdır Nəbi” mərasiminin təsvirini vermiş, “Xıdır Nəbi” kiçik 
çillədən sonra keçirilən Novruzqabağı mərasimlərdəndir. Qədim əkinçilik 
görüşlərilə bağlı yaranıb” fikrini müdafiə edərək onun tarixini qədim dövrlə 
bağlamışdır.  

Bəzi türk xalqlarının bu bayramda yaşıllıq və bolluq simvolu kimi səməni 
hazırlaması təbiətin dirçəlməsi ilə bağlı fikri bir daha təsdiq edir. Ümumiyyətlə, 
yaşıl sözünün etimologiyasına diqqət etsək onun qədim türk sözü olan  “yaş” 
sözündən yaranıb, yaşamaq, canlı, yaş (il), həyat, gənclik, yaşıl mənaları ilə 
sıx bağlı olduğunun şahidi ola bilərik. Azərbaycan şifahi xalq yaradıcılığın-
da, xüsusən nağıl, əfsanə  və dastanlarında bu rəngə həyatın, ruhən yeniliyin, 
möcüzəvi güclərin, təbiətin, bərəkətin rəmzi olaraq yer verilir.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

86

Nağıllarda xalqın həyatı, adət-ənənələri, tarixi öz əksini tapmaqla yanaşı 
mistik düşüncələri də tərənnüm edilir. Mistik dünyagörüşünün zənginliyi ba-
xımından “Üç bığ” nağılına diqqət yetirək: “Xəndək qırağında olan camaat 
gördü ki, yuxarıdan bir atlı gəlir, təpədən dırnağa yaşıl geymiş, atının ağzın-
dan yaşıl alov çıxır. Oğlanın heybətindən hərə bir tərəfə dağıldı. Oğlan xəndək 
qırağına çatıb atını bir aşağı, bir yuxarı sürüb elə sıçradı ki, camaat əl çalıb, 
“halal olsun pəhləvan” – dedilər” [1, s. 133]. Nağılda görürük ki, qəhrəman 
yeni həyata addım atmaq, öz məqsədinə çatmaq  üçün bütünlüklə yaşıla bü-
rünür, yaşıl geyimdən istifadə edir. Diqqət yetirilməli məqam ondan ibarətdir 
ki, burada yaşıl at obrazından da istifadə olunur,  at bir növ təbiətlə vəhdətdə 
verilir. Həmçinin qəhrəmanın atının ağzından çıxan yaşıl alov isə şamançılıq-
la əlaqələndirilə bilər. Şamançılıqda yaşıl alov təbiət, məhsuldarlıq, yenidən 
doğulma ilə bağlı olub, təbiət güclərini, həyatın yenilənməsini ifadə edir.

Bəzən dastanlarda yaşıl rəng fərqli konseptlərdə verilir; yaşıl təbiətin 
gözəlliyi ilə baş qəhrəmanın qəlbindəki nisgil qarşılaşdırılmaqla obrazın 
tənhalığı daha qabarıq təsvir olunur. Xalq yaradıcılığında çox rast gəlinən bu 
xüsusiyyətə “Əsli və Kərəm” dastanında da təsadüf olunur:

“Kərəm gəlib lap şəhərin kənarına çatdı, gördü ki, bir dəstə cavan oğlan yaşıl 
çəməngahda çalıb, oxuyur, oynayır. Bunlar Kərəmi görən kimi ətrafını aldılar.

– Aşıq, gəl bizim üçün bir ağız oxu. Nə qədər pul istəsən verərik.
Kərəm dedi:
– Oxumağına oxuyuram, ancaq biz pul aşığı deyilik. Əgər mənə kömək

eləmək istəyirsinizsə soruşduğuma cavab verin” [3, s. 29].
Azərbaycan xalq dastanlarında da baş qəhrəmanların dilindən qadın-

ların vəsfində yaşıl rəngə üstünlük verildiyini görürük. Ümumiyyətlə, bir 
çox rənglər kimi yaşıl rəng və onun tonları Azərbaycan xalqının geyimində 
uğurla işlədilən əsas rənglərdən olub. Bu rəng təbiətin canlanmasının 
bünövrə rəngidir. Bu baxımdan qadınların yaşıl geyimləri gənclik, gözəllik 
ilə əlaqələndirilmiş, onların təbiətin bir parçası olduğunu, həmçinin həyatın 
dövriyyəsinə dair rolunu simvolizə etmişdir. Demək olar ki, dastanların bir 
çoxunda bu mövzuya dair misallar yetərincədir:

Al geyib, yaşıl bürünər,
Zülfləri yana hörülər...,
Və yaxud “Pəri” adlı dastanda:
Başına döndüyüm alagöz Pəri
Geyinmiş yaşılı, alınan oynar.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

87

Dastanlarda diqqət çəkən əsas məsələlərdən biri aşıqlar tərəfindən xəzan 
payızı yaxud qarlı, boranlı qış fəsli yox, rəngarəng təbiət kontekstinə önəm 
verilməsidir. “Əsli və Kərəm”dən bir parçaya baxaq: “O biri tərəfdən Mah-
mud ağacların arasıynan gəlib, bu bağa çıхdı.

Baхdı ki, bağ nə bağ?... Gül bülbülü, bülbül gülü çağırır. Аğaclar 
çiçəkləyib, nərgizlər baş qaldırıb. Mahmud bir qədər irəli gеdib gördü ki, sərv 
ağacının altında maral misal bir qız yüz naz-qəmzə ilə dayanıb. Qaşlar ka-
man, gözlər qara, burun hind fındığı, sinə Səmərqənd kağızı” [3, s. 9]. Burada 
təbiətin gözəlliyi ilə baş qəhrəmanın gözəlliyi vəhdətdə təsvir olunmuşdur.

Nəticə. Aşıqlar hətta obrazların xarici görünüşü ilə daxili keyfiyyətini 
bütövlüyü və tamlığı ilə təsvir etmək üçün bu metoda üstünlük verirdilər. 
Bununla da obrazın parlaq və canlı şəkildə tərənnüm olunmasına zəmin yara-
nırdı. Lakin paralel şəkildə bu rəng ölüm, cadugərlik, fəlakət, şeytan və mənfi 
mifoloji heyvanların (ilan, əjdaha) simvolu kimi də dünya mifologiyasında öz 
əksini tapır. Sonda onu qeyd edək ki, harmoniyanın, yeniliyin, xoşbəxtliyin, 
cavanlığın, təbiətin rəmzi kimi müsbət mənaları ilə seçilən yaşıl rəng  dünya 
mifoloji düşüncəsində və  folklorunda əsas simvol kimi xarakterizə olunub.

ƏDƏBİYYAT:
1.	 Azərbaycan nağılları. III cild. – Bakı, 2005.
2.	 Azərbaycan dastanları. I cild. – Bakı, 2005.
3.	 Azərbaycan dastanları. II cild. – Bakı, 2005.
4.	 Ramazan Qafarlı. Mifogenez: rekonstruksiya, struktur, poetika. 6 

cilddə. I cild. – Bakı, 2015.
5.	 Kitabi-Dədə Qorqud. – Bakı, 2004.
6.	 Kun N.A. Qədim Yunanıstanın mifləri və əfsanələri. – Bakı, 2008.
7.	 https://azertag.az/xeber/folklorsunas_alim_xidir_nebi_bayrami_tebi-

etin_oyanmasinin_baslangici_sayilir-2914111
8.	 https://aak.gov.az/upload/dissertasion/filol/filol_d_amm_21_09_18.pdf

Fergana Gurbanly (Azerbailan)
GREEN COLOUR IN THE WORLD AND AZERBAIJANI 
MYTHOLOGICAL THOUGHT AND FOLKLORE
The worldview, beliefs, and traditions of every nation leave their mark on 

its mythology, literature, and culture.In this sense, colors also have a special 
role in the mythical thinking of peoples. The color green, which is chosen as a 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

88

symbol of positivity, is characterized as a symbol of nature, youth, innovation, 
harmony, happiness, and religious belief (heaven).In the early beliefs of the 
Turks, the colors green and blue symbolized the sky, were used to represent 
the east, and were also depicted as symbols of nature.In Azerbaijani folk 
literature, the image of Khidr Nabi (Khidr Ilyas) is presented as a product of 
Turkish thought, a holy spirit in green clothes, «the protector of water, wind, 
and air.»In our oral folklore, especially in our fairy tales, legends, and epics, 
this color has been given various concepts, but most importantly, it has been 
identified as an indicator of life, spiritual renewal, miraculous powers, nature, 
and fertility. 

Key words: green color, positive concept, negative concept, mythological 
thoughts, fairy tales and epics.

Фергана Гурбанлы (Азербайджан)
ЗЕЛЕНЫЙ ЦВЕТ В МИФОЛОГИЧЕСКОЙ МЫСЛИ 
И ФОЛЬКЛОРЕ НАРОДОВ МИРА И АЗЕРБАЙДЖАНА
Мировоззрение, верования и обычаи каждой нации оставляют 

свой след в ее мифологии, литературе и культуре. В этом смысле 
цветам принадлежит особая роль в мифологическом мышлении на-
родов. Зеленый цвет, выбранный как символ позитива, характери-
зуется как символ природы, молодости, инноваций, гармонии, сча-
стья, религиозной веры (неба). В ранних верованиях тюрков зеленый 
и синий цвета символизировали небо, этот цвет использовался для 
обозначения востока, а также он отражался как символ природы.  В 
азербайджанской народной литературе образ Хидира Наби (Хыдыра 
Ильяса) представлен как произведение тюркской мысли, облаченного 
в зеленое святого духа, «хранителя воды, ветра и воздуха». В нашем 
устном народном творчестве, особенно в наших сказках, легендах и 
былинах, этот цвет дается в различных понятиях, а главное из них 
определяется как показатель жизни, духовного нововведения, чудо-
действенных сил, природы, блага.

Ключевые слова: зеленый цвет, позитивная концепция, негативная 
концепция, мифологические мысли, сказки и былины.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

89

UOT 008:316.722

Aynur Alekberova
Institute of Architecture and Art of ANAS 

(Azerbaijan)

alekberova-aynur2019@mail.ru

“GALA” ARCHAEOLOGICAL AND ETHNOGRAPHIC 
MUSEUM – HARMONY OF PAST AND PRESENT

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.89

Abstract. The article highlights the importance of the «Gala» 
Archaeological and Ethnographic Museum in preserving Azerbaijan’s 
historical and cultural heritage. It emphasizes the rich 5000-year history of 
the Gala village and its cultural significance. The museum exhibits artifacts 
discovered during archaeological excavations, bridging the past and the 
present. Interactive displays, art from recycled materials, and unique sections 
make the museum a vital institution for promoting cultural heritage and 
tourism.

Key words: Gala, museum, cultural heritage, historical monuments, 
tourism.

Introduction. The village of Gala is a historically significant settlement 
located on the Absheron Peninsula, in the Khazar district of Azerbaijan, 
approximately 40 km northeast of Baku. The village is renowned for its 
rich cultural heritage, historical monuments, and ethnographic features. The 
area is rich in archaeological and cultural values, reflecting not only modern 
times but also millennia of history. The history of Gala village dates back 
approximately 5,000 years. Archaeological excavations in the area have 
uncovered settlements, cemeteries, and household and cultural artifacts 
from various periods, ranging from the Bronze Age to the Middle Ages. 
Rock carvings, ceramic artifacts, and stone tools found in the area confirm 
the ancient origins of this settlement. The name «Gala,» meaning «fortress,» 
highlights the strategic significance of the location. In the Middle Ages, the 
village was a fortress surrounded by defensive walls.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

90

The interpretation of the main material. Due to its unique representation 
of Azerbaijan’s ancient culture, the entire area of Gala village was declared 
a protected site. Furthermore, in 2008, the Gala Archaeological and 
Ethnographic Museum Complex was established as an open-air museum.

Museums play a significant role in preserving, restoring, and promoting 
our cultural heritage. First, let us consider the concept of an open-air museum. 
An «open-air museum» generally refers to any museum where exhibits are 
displayed outdoors. Such museums include sculpture parks, archaeological 
parks, and various technical museums (e.g., open-air aviation, military 
equipment, and transport museums). In a narrower sense, open-air museums 
are those that showcase examples of architectural structures. Many museums 
aim to comprehensively reconstruct the past. This approach allows visitors to 
gain an overall understanding of the history and ethnography of a particular 
country or region while experiencing a reconstructed space of the past.

In her 2020 book «The Preservation of Historical and Cultural Monuments,» 
museum expert Yegana Eyvazova notes: «Two significant factors have played 
a key role in the development of open-air museums: the preservation of 
folk architectural monuments and the display of cultural and ethnographic 
collections of various types. The initial conceptualization of such museums 
is attributed to the German researcher A. Zippelius and Polish scholar Jerzy 
Cieciowski» [2]. 

The idea and principles of establishing open-air museums were first 
proposed in the 18th century by Swiss scholar C. Bonstetten. In 1891, 
Switzerland’s Gezelius established the famous «Skansen» museum [4]. 
Subsequently, similar museums were founded in Copenhagen (1897), Oslo 
(1902), Arnhem (1912), Riga, Latvia (1928), Turku, Finland (1940) and 
Estonia (1957), among others. Within the former USSR, the first ethnographic 
open-air museum was established in 1928 in Riga, Latvia. Later, in 1957, the 
«Rocca al Mare» museum in Estonia was opened, offering a detailed depiction 
of 18th–19th-century Estonian life. Similar museums were established in 
Novgorod, Tbilisi, Lviv, and Suzdal. Notably, the museum near Kyiv stands 
out due to its scale, covering an area of 200 hectares and featuring 200 large 
exhibits, including a 400-year-old residential house [4].

Azerbaijan, renowned for its rich history, ancient culture, and cultural 
heritage, has also contributed to the development and promotion of open-
air museums. These museums play a significant role in the promotion and 
recognition of cultural heritage, inviting individuals to take a closer look at 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

91

the past, appreciate the cultural legacy, and understand it as an integral part of 
their cultural identity.

Azerbaijan is home to several open-air museums featuring architectural 
monuments, such as the Gobustan State Historical and Artistic Reserve, the 
open-air museum at “Ajami Seyrengah” in Nakhchivan, the Siratagli religious-
architectural complex, the Bazaar Square, and the Khanegah complex within 
the Icherisheher State Historical and Architectural Reserve. Additionally, 
cultural elements in the “Gala” State Historical and Ethnographic Reserve on 
the Absheron Peninsula serve as exhibits in the form of open-air museums.

One of the most renowned open-air museums in Azerbaijan is the Gala 
Archaeological and Ethnographic Museum Complex, which operates under 
the “Gala” State Historical and Ethnographic Reserve. Established as a reserve 
in 1988, the museum complex was inaugurated in October 2008 under the 
initiative of the Heydar Aliyev Foundation, opening a window into the history 
and culture of Azerbaijan. This unique site serves as a living monument to 
the nation’s historical heritage. Today, it plays a vital role in preserving and 
passing down Azerbaijan’s cultural legacy to future generations. It show cases 
significant archaeological monuments dating back to periods before our era 
and the Middle Ages.

The museum also displays various exhibitions and artifacts reflecting 
Azerbaijani traditions. The complex houses archaeological and architectural 
monuments discovered and restored on the Absheron Peninsula. Spanning 
an area of 1.2 hectares, the museum provides an ideal environment for 
exploring and understanding Azerbaijan’s historical treasures. Managed 
by the Icherisheher State Architectural Reserve Department, the museum 
aims to present Azerbaijan’s historical and cultural heritage to both local 
and international audiences. The museum operates as an open-air space, 
encompassing diverse periods of the country’s archaeological, ethnographic, 
architectural, and natural heritage. Within the Gala complex, four museums 
function: 1.Archaeological and Ethnographic Museum Complex; 2.Gala 
Fortress; 3.Antique Items Museum; 4.Museum of Art from Waste. 

When establishing the foundation of the museum, special attention was 
given to the ancient settlements and archaeological findings of the Absheron 
Peninsula. The creation and operation of the museum exemplify the harmony 
between the past and the present, showcasing how historical heritage can be 
preserved and presented in the modern era. Such museums play a crucial 
role in passing national identity and culture to future generations. The Gala 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

92

Museum is an attractive destination for both local and international tourists, 
contributing to the development of Azerbaijan’s tourism potential. Its 
interactive exhibitions allow visitors to gain a deeper understanding of the 
nation’s cultural heritage.

The Gala Museum is not limited to preserving archaeological artifacts. 
It also plays a significant role in shaping and maintaining national identity. 
This complex represents an important step in preserving and promoting 
Azerbaijan’s rich historical and cultural heritage to the world. By bridging the 
gap between the past and the present, the museum significantly contributes to 
the transmission of cultural heritage to future generations.

Within the museum complex, archaeological and architectural monuments 
specific to Azerbaijan, particularly to the village of Gala and the Absheron 
Peninsula, have been gathered and restored. During archaeological excavations, 
alongside rock carvings dating back to the 3rd–2nd millennia BCE, artifacts 
reflecting the lifestyle, clothing, utensils, currency, and decorative patterns 
of ancestors were discovered. Burial mounds, residential buildings, and other 
architectural structures from the same period have been reconstructed to their 
original appearance.

The Museum Complex provides detailed insights into the daily life, 
economy, and craftsmanship of residents from ancient and medieval times. 
According to the foundation’s information, this project not only preserves 
Azerbaijan’s historical past but also contributes to the development of 
tourism in the country. Visitors can engage in interactive tours and participate 
in traditional Azerbaijani crafts such as carpet weaving, pottery, baking bread 
in ancient ovens, and working in a blacksmith’s workshop.

The complex also includes the Gala Fortress, dating back to the 10th–
14th centuries, comprising a tower and fortifications. The 13.8-meter-high 
tower, used for observation and defense, dates to the 10th–14th centuries. The 
fortifications from the 16th–17th centuries display artifacts such as gold coins, 
remnants of gold bracelets, and ceramic items from the 10th–16th centuries.

In 2011, the Gala Museum Complex expanded with the establishment of 
the Gala Information Center, the Ethno-Ecological Center, the Antique Items 
Museum, and a caravanserai-style restaurant [5]. The Antique Items Museum 
became a significant center for preserving and promoting Azerbaijan’s 
cultural heritage. Its presence and activities positively influenced the cultural 
life of Gala village and held great importance for both local residents and 
international tourists.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

93

As part of the Gala Archaeological and Ethnographic Museum Complex, 
the Antique Items Museum is known for its collection of artifacts reflecting 
the history of the Absheron Peninsula. The museum’s collection includes 
nearly 3,000 cultural artifacts, with 800 of these currently on display. The 
second floor features decorative and applied art masterpieces, while the third 
floor exhibits items collected from various regions of Azerbaijan and objects 
produced in countries such as the USA, Germany, Austria, Belgium, France, 
England, Uzbekistan, Poland, Turkey, and others. These items showcase 
the historical interaction of Azerbaijani culture with global influences. The 
Antique Items Museum plays a vital role in Azerbaijan’s cultural tourism 
sector, contributing to the preservation and promotion of cultural heritage, 
attracting tourists, and serving educational purposes. It significantly enhances 
Azerbaijan’s cultural diplomacy and international image by promoting its 
heritage globally. 

The Gala Information Center, also established in 2011, serves as a vital 
hub for visitors seeking detailed information about the museum complex. 
The center enriches the visitor experience by offering insights into the 
museum’s exhibits, ongoing cultural events, and exhibitions. Tourists can 
also rent electric buses and bicycles at the Information Center, enhancing 
their exploration of the museum grounds. Guided tours are offered in multiple 
languages, including Azerbaijani, Russian, English, German, and French [6].

One of the significant innovations of the museum complex was the creation 
of the unique «From Waste to Art» section in 2015, initiated and supported by 
the Heydar Aliyev Foundation. This cultural space showcases artworks made 
from materials that people typically discard as waste, such as cables, light 
bulbs, tires, plastic bottles, cellophane, toys, car parts, and other unusable 
items. These discarded objects have found a «second life» in the hands of 
skilled artists. The museum features nearly 180 artworks created by artists 
from over 46 countries, including local Azerbaijani artisans. Notable exhibits 
include a Simurgh bird sculpted from metal scraps, horse figures crafted from 
wood waste, and a fish figure made from plastic spoons, forks, and knives.

The «Gala» State Historical and Ethnographic Reserve, one of the world’s 
rare open-air museums, has been recognized internationally as a member 
of the International Organization of Archaeological Open-Air Museums. 
Established in Denmark on March 16, 2003, EXARC currently has 432 
members. It is a partner of the International Council of Museums and a member 
of the European Museum Network. The inclusion of the Gala Reserve in this 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

94

organization plays a vital role in promoting Azerbaijan’s traditional lifestyle, 
history, and culture on an international platform, significantly contributing to 
its global recognition [7].

Conclusion. The Gala Museum is an invaluable site for preserving 
Azerbaijan’s historical heritage and transmitting it to future generations. 
It serves not only as a platform for showcasing ancient periods but also as 
a harmonious center where culture and tourism converge. Reflecting the 
harmony between the past and present, this museum fosters dialogue for both 
local and international communities. One of the fascinating ancient artifacts 
in the Gala Reserve is the Qaval Stone, a traditional musical instrument. 
Although it visually resembles the thousands of rock fragments in the area, it 
is unique for its ability to produce metallic, jingling sounds of varying tones 
when struck with small stones. Historically, it has been used during dance 
and song ceremonies. On May 22, 2012, the Qaval Stone was prominently 
displayed during the Eurovision Song Contest held in Baku, symbolizing 
Azerbaijan’s ancient cultural heritage. 

REFERENCES:
1.	 Aşurbəyli S. Bakı şəhərinin tarixi: Orta əsrlər dövrü. – Bakı, 1998.
2.	 Eyvazova Y. Tarix və mədəniyyə tabidələrinin mühafizəsi. – Bakı, 2021. 
3.	 Əliyeva R.Ş. Azərbaycanın dünya əhəmiyyətli abidələri. – Bakı, 2015.
4.	 https://az.wikipedia.org/wiki/Açıq_səma_altında_muzey
5.	 https://heydar-aliyev-foundation.org/az/content/view/136/2243/Qala-

Arxeoloji-Etnoqrafik-Muzey-Kompleksi
6.	 https://www.wikimedia.az/Qala_Arxeoloji Etnoqrafik_Muzey.html
7.	 https://azertag.az/xeber/qala_qorugu_arxeologiya_uzre_achiq_hava_

muzeylerinin_beynelxalq_assosiasiyasina_uzv_sechilib-3156110

Aynur Ələkbərova (Azərbaycan)
«QALA» ARXEOLOJİ VƏ ETNOQRAFİK MUZEYİ – KEÇMİŞLƏ 
BUGÜNÜN HARMONİYASI
Məqalədə Qala Arxeoloji və Etnoqrafik Muzeyinin Azərbaycanın tarixi 

və mədəni irsinin qorunmasındakı əhəmiyyəti vurğulanır. Qala kəndinin 5000 
illik tarixi ilə zəngin mədəni irsə sahib olduğu qeyd edilir. Muzey, arxeoloji 
qazıntılar nəticəsində aşkarlanan eksponatları nümayiş etdirərək, keçmiş və 
müasir dövr arasında körpü yaradır. Muzeyin interaktiv ekspozisiyaları, tullantı 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

95

materiallarından hazırlanan sənət əsərləri və digər unikal bölmələr həm turizm, 
həm də mədəni irsin təbliği baxımından xüsusi əhəmiyyətə malikdir.

Açar sözlər: Qala, muzey, mədəni irs, abidələr, turizm.  

Айнур Алекперова (Азербайджан)
АРХЕОЛОГИЧЕСКИЙ И ЭТНОГРАФИЧЕСКИЙ МУЗЕЙ 
«ГАЛА» – ГАРМОНИЯ ПРОШЛОГО И НАСТОЯЩЕГО
В статье подчеркивается значимость Археологического и Этногра-

фического Музея «Гала» в сохранении культурного наследия Азербайд-
жана. Указывается на богатую историю села Гала, насчитывающую 5000 
лет, и его достопримечательности. Музей демонстрирует экспонаты, 
обнаруженные в ходе археологических раскопок, соединяя прошлое и 
настоящее. Интерактивные экспозиции, произведения искусства из от-
ходов и др. секции музея продвигают культурное наследие и туризм.

Ключевые слова: Гала, музей, культурное наследие, памятники, туризм.

FIGURES

Fig. 1. «Gala» State Historical and Ethnographic Reserve – Gala Museum.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

96

Fig. 2. Gala Museum Complex – Antique Items Museum.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

97

Fig. 3. Gala Museum 
Complex – From Waste to 
Art Museum.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

98

UOT 7.04

Oksana Mammadova
Institute of Architecture and Art of ANAS

(Azerbaijan)

dumanchik@rambler.ru

THE SYMBOLISM OF THE TREE OF PARADISE 
IN THE TRIUMPHAL ARCH OF BAKU

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.98

Abstract.  The first Arc de Triumphe in Azerbaijan marks the beginning 
of the symbolic path to victory. 44 arched elements reflect the number of 
days of battles for Karabakh and the integrity of the Motherland. The main 
decor of an architectural structure is the element of tree. The tree of life is a 
fundamental archetype in many of the world’s mythological, religious, and 
philosophical traditions. The symbolism of the tree of paradise in the Turkic 
tradition is a multi-layered and multi-tasking image that combines the ideas 
of life, death, rebirth and spiritual connection between worlds.

To study the material in addition to photographing the monument, the 
author developed a passport – a description, including the name, brief historical 
background, place and time of construction, reason for construction, names of the 
authors, main dimensions, material, decorative program and its semantic features. 
In the wake of rising social activity and national self-awareness and increasing 
public interest in history and cultural traditions, the triumphal structure is gaining 
relevance. The concept and execution of a modern, and moreover, timely arch 
fits into and fully reflects the cultural situation in Azerbaijan – commitment to 
modern trends, without forgetting the historical roots.

Key words: Triumphal arch, Baku, tree of paradise, carpet, symbolism.

Introduction. According to the decree of President I.G. Aliyev «On the 
creation of the Memorial Complex of the Patriotic War and the Victory Museum 
in Baku,» the Victory Park, spanning an area of approximately 10 hectares, was 
inaugurated on November 8, 2024. In the near future, the Victory Museum is 
planned to be established within this park. At the entrance to the Memorial 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

99

Complex, visitors are greeted by the Triumphal Arch, marking the symbolic 
beginning of the path to victory. The first of its kind in Azerbaijan, the arch 
comprises 44 elements, representing the 44 days of the Karabakh battle and the 
nation’s territorial integrity. The Triumphal Arch is a hymn to victory, carved in 
stone, symbolizing a significant step in the maturity of the state and its ability 
to protect its people and safeguard its independence through military strength.

The interpretation of the main material. Having existed for over two 
millennia, this type of triumphal structure has been inseparably linked to the 
cultural history of many countries and peoples, celebrating the heroism of 
victories, immortalizing historical events, and reflecting the unique interplay 
of arts in each era. The tradition of welcoming victors and holding parades 
under triumphal arches originated in Ancient Rome. According to custom, an 
army returning from battle could not enter the city without first undergoing 
purification from the bloodshed and was required to remain outside the city 
walls. The wall of the arch symbolized a barrier separating the heavenly and 
earthly realms, while the archway represented a gateway to the heavens, an 
apotheosis (ascension and glorification). The arch symbolizes a transition to 
the celestial world and the triumph of life over death.

1 2



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

100

Triumphal Arches can be either temporary (most often made of 
wood) or permanent (constructed from stone, brick, or concrete). These 
architectural monuments typically feature one, three, or five spans covered 
by semicylindrical vaults. They are topped with an entablature and an attic 
and are adorned with statues, reliefs (bas-reliefs and high-reliefs), and 
commemorative inscriptions. Such monumental structures, architecturally 
designed as arches, are erected at city entrances, street intersections, or along 
major roads to honor victors or commemorate significant historical events.

At the dawn of the 21st century, the historical and cultural heritage of 
each nation and humanity as a whole is becoming even more valued by 
architects, artists, and the broader public. Unlike the classic-style Triumphal 
Arches established worldwide, the arch in Baku was built in a modern style. 
Architectural modernism, characterized by a transformative approach, 
emphasizes a decisive renewal of forms and structures while rejecting the 
artistic styles of the past.

The design of the arch was developed by leading architects and engineers, 
resulting in a unique structure that reflects dynamic development, blending 
tradition with modernity. To bring the Italian design concept to life in 
Azerbaijan, the project was executed by PMD Project LLC, which won the 
tender. The prefabricated concrete-metal structure serves as an example of the 
harmonious application of modern technologies.

3



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

101

The choice of color is no coincidence: symbolizing sanctity and dignity, 
white has held significant meaning in almost all world religions. For centuries, 
architects have chosen white for their projects to emphasize the purity of 
form, function, and ideology. White stands apart from all other colors as 
achromatic, meaning it lacks any hue.

One should not overlook white’s remarkable optical property of making 
objects appear larger. In 20th-century architecture, white became associated 
with modernity and simplicity. The rejection of excess and the use of basic 
colors fostered a cult of minimalism within the style.

The Triumphal Arch in Baku is not only an architectural masterpiece but 
also a symbol of historical victories and national pride. Special attention was 
given to its size—its height and scale make it one of the largest architectural 
landmarks in the capital. On either side, there are 22 arches, totaling 44 arch 
elements. The height of the arch at the entrance portal is also 44 meters, while 
its width is 22 meters.

The rhythmic tapering of the arch openings adds a sense of dynamism to 
the structure. The decreasing height of the columns supporting the arch—in 
this case, panels adorned with branches and leaves of the Tree of Paradise—
and the intricate composition lend the monument an air of lightness and 
elegance.

Symbolizing a heavenly life for the martyrs, the branches of the Tree of 
Paradise extend across the entire panel, with the cut-out leaves filling the 
composition’s space. The word «Jannat», the most common term for paradise 
in Islamic mythology, translates from Arabic as «garden.»

The concept of the Tree of Life has been used in the religion, philosophy, 
and mythology of many peoples, becoming an integral part of the cultures of 
Europe, the Middle East, India, Africa, North America, and Australia.

Modern research by Thor Heyerdahl suggests a genetic connection between 
the ancient inhabitants of Azerbaijan and the ancestors of the Vikings. For 
example, in Norse mythology, the World Tree is represented by the sacred 
ash tree, Yggdrasil.

A distinctive feature of the Celtic Tree of Life is its enclosed form within a 
single circle. The roots are intertwined with the dense branches of the crown, 
uniting the past and future of all humanity and symbolizing infinity and the 
continuous cycle of worldly lives.

The symbolism of the Tree of Life holds immense significance in both 
Christian and Islamic religions, which attribute the fall of the first humans on 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

102

Earth to their consumption of the fruit from the heavenly Tree of Knowledge 
of Good and Evil.

The image of paradise as a blooming garden was also characteristic of 
the Zoroastrian religion, where it was called «Paradis.» Over time, this word 
entered many European languages, retaining almost the same meaning.

The symbolism of the Tree of Paradise in Turkic tradition is a multifaceted 
and complex image that embodies ideas of life, death, rebirth, prosperity, 
and spiritual connection between worlds. Reflecting the interaction between 
humans, nature, and the cosmos, this tree serves as a bridge between the 
material and spiritual realms.

The cult of trees has long been widespread in Azerbaijan, with numerous 
places dedicated to the veneration of sacred trees, revered as sources of 
healing, salvation, and life-giving power. These trees were believed to grant 
children to childless mothers, cure various ailments, and bring prosperity to 
those in need. How many such “Ojaghs” and “Pirs” are connected with sacred 
trees! We have all heard of the Tree of Wishes, the Tree of Life, and the Tree of 
Peace. The image of the tree permeates many areas of Azerbaijani folk art. The 
“Müqəddəs ağac” (Sacred Tree), whose depiction symbolizes good wishes, 
adorns fabrics and embroidery, is woven into the patterns of tombstones and 
wall paintings. It is referenced in folk tales, such as the epic Dede Qorqud, 
numerous ritual practices, customs, and a wealth of archaeological findings.

In Azerbaijani carpet art, the Tree of Paradise serves as a bridge between 
nature, humanity, and divine forces, representing an essential element of the 
country’s cultural and spiritual heritage. The branches are often depicted as 
curved lines radiating from the center of the carpet, symbolizing the branching 
of life and its continuation through generations.

4 5



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

103

Leaves are frequently illustrated as small patterns, emphasizing the themes 
of fertility and abundance.

The tree can be depicted realistically as it is, but often the ornament takes a 
purely geometric form. It is represented in various variations—more abstract 
and less detailed—while always retaining its key symbolic elements.

One of the most common elements of Islamic ornaments is «Islimi», 
based on an infinite spiral branch surrounded by unique leaves and flowers, 
symbolizing the continuous path to the divine garden [1].

In the example of the Triumphal Arch in Baku, the transformation of 
botanical ornamentation into entirely abstract decor is evident. The Tree 
of Life, whose ornaments and patterns can be found on many artifacts 
and everyday items of Azerbaijani ethnic culture, remains a vital cultural 
component to this day.

It is noteworthy that the national pavilion of the Republic of Azerbaijan at 
the Dubai Expo, inaugurated in October 2020, was designed in the shape of 
the Tree of Life—a symbol of stability, growth, and prosperity.

The only comparable arch in modern interpretation alongside the 
Triumphal Arch in Baku is the Grande Arche de la Défense, built in 1989 in 
Paris. Representing a projection of a hypercube in three-dimensional space, 
this first-ever example of hyper architecture was completed in the centennial 
year of the Eiffel Tower. Beneath it lies a metro station, the side columns 
house government and commercial offices, and the upper floors are dedicated 
to exhibition spaces, regularly hosting exhibitions and featuring the Computer 
Museum.

Interestingly, many Parisians still believe that this futuristic arch was built 
quite recently, despite it having adorned the capital for nearly forty years. The 
arch was conceived as a modern counterpart and response to the iconic Arc de 
Triomphe, with one key distinction—it was dedicated not to military victories 
but to humanistic ideals.

It is also worth mentioning a similar arch, dedicated not to a historical 
event but to a historical figure, erected in Ganja in 2014. The Heydar Aliyev 
Triumphal Arch, dedicated to the 91st anniversary of the leader, adorns the 
entrance to Heydar Aliyev Park. This classical triumphal arch, covering an 
area of 1,100 square meters, measures 20 meters in width, 50 meters in length, 
and 38 meters in height, constructed with stone slabs.

The arch features two facades—eastern and western. The central part 
of the facade is decorated with geometric-patterned glass. The structure is 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

104

surrounded by 24 columns on all sides. The arch comprises seven floors and 
six open balconies. Stairs and an elevator lead to the top, which houses a 
museum, an observation deck, and a resting area.

Since its inception, the triumphal arch has been a structure with ideological 
significance, designed not only for contemporaries but also aimed at the 
future. It serves to honor the memory of the fallen, glorify the heroism of 
warriors, and celebrate victory.

The Triumphal Arch is not merely a decoration for the city; it holds deep 
symbolic meaning for the people of Azerbaijan. Above all, it symbolizes 
the nation’s victory and strength, recalling military successes and cultural 
achievements. This monumental structure elevates collective consciousness 
and emotions, serving as a significant element of the cityscape. Its architectural 
composition reflects pivotal moments in the country’s history.

Conclusion. The tree element at the top of the arch also symbolizes a 
flourishing and developing Azerbaijan—a path leading to new life and victory, 
signifying prosperity and growth.

Amid a wave of heightened public activity, national consciousness, and 
growing interest in history and cultural traditions, triumphal structures gain 
renewed relevance. At the threshold of the 21st century, humanity seeks new 
paths, values, and orientations, turning to cultural heritage for inspiration.

In the depths of artistic and, perhaps above all, architectural consciousness, 
even among the most committed innovators, profound historical roots and 
archetypes persist and manifest in their work. The concept and execution of 
the modern—and timely—Triumphal Arch in Azerbaijan align with and fully 
reflect the cultural context of the country: a commitment to contemporary 
trends while remaining deeply connected to historical roots.  

REFERENCES:
1. Аскерова Н.С 1961. Архитектурные орнаменты Азербайджана.

Баку. с.65
2. Kеримов Л. 1961. Азербайджанский ковер. Баку – Ленинград:, с.

186.
3. Kərimov L. 1983. Azərbaycanxalçalarınınnaxışelementlərindənnümu

nələr. Bakı: Elmс.130
4. The Tree ot Life. 2013. Yale University Art Gallery
5. https://ornament.rode.land/istoriya-ornamenta/13-ornament-v-arabo-

musulmanskom-mire-pervaya-chast.html



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

105

Oksana Məmmədova (Azərbaycan)
BAKI ŞƏHƏRININ ZƏFƏR TAĞINDA 
CƏNNƏT AĞACININ SIMVOLU
Azərbaycan Respublikasının prezidenti I.Əliyevin “Bakıda Vətən 

Müharibəsi Memorial Kompleksinin və Qələbə Muzeyinin yaradılması 
haqqında” sərəncamına əsasən 2024-cü il noyabrın 8-də 10 hektara yaxın 
ərazisi olan Qələbə parkının açılışı olub. Burada yaxın gələcəkdə Qələbə 
Muzeyinin açılması da planlaşdırılır. Azərbaycanda ilk Zəfər tağı qələbəyə 
aparan simvolik yolun başlanğıcını göstərir: 44 tağvari element Qarabağ 
və Vətənin bütövlüyünü uğrunda gedən döyüş günlərinin sayını əks etdirir. 
Modern üslubunda inşa edilmiş tağın əsas dekorativ elementi – Cənnət 
ağacıdır.

Türk ənənəsində cənnət ağacının simvolizmi həyat, ölüm, dirçəliş və 
dünyalar arasında mənəvi bağlılıq ideyalarını özündə birləşdirən çox qatlı 
və çox məqsədli obrazdır. Tədqiq olunan material öyrənmək üçün abidənin 
foto fiksasiyası ilə yanaşı, pasport - təsvir, o cümlədənadı, qısa tarixi, tikilmə 
yeri və vaxtı, tikilmə səbəbi, müəlliflərin adları, əsas ölçüləri, inşa material 
və dekorativ elementləri və onun semantic xüsusiyyətləri haqqda məlumat 
verilmişdir.

Sosial fəallığın və milli özünüdərkin yüksəlməsi, tarixə və mədəni 
ənənələrə ictimai marağın artması fonunda triumf abidəsi aktuallıq qazanır. 
Müasir Zəfər tağının konsepsiyası və icrası Azərbaycanda mədəni vəziyyəti: 
tarixi kökləri unutmadan – müasir tendensiyalara uyğunluğu tam əks etdirir.

Açar sözlər: Zəfər tağı, Bakı, cənnət ağacı, xalça, simvolika.

Оксана Мамедова (Азербайджан)
СИМВОЛИКА РАЙСКОГО ДЕРЕВА В ТРИУМФАЛЬНОЙ 
АРКЕ ГОРОДА БАКУ
Согласно распоряжению президента Азербайджанской Республи-

ки И. Алиева «О создании в Баку Мемориального комплекса Отече-
ственной войны и Музея Победы», 8 ноября 2024 года состоялось от-
крытие Парка Победы на территории около 10 гектаров. В ближайшем 
будущем здесь также планируется открытие Музея Победы. Первая в 
Азербайджане Триумфальная арка обозначает символическое нача-
ло пути к победе: 44 арочных элемента отражают количество дней 
боёв за Карабах и территориальную целостность Родины. Основным 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

106

декоративным элементом арки, выполненной в современном стиле, 
является Древо Рая.

В тюркской традиции символика Древа Рая представляет собой мно-
гослойный и многозадачный образ, который объединяет идеи жизни, 
смерти, возрождения и духовной связи между мирами. Для изучения 
исследуемого материала, помимо фотофиксации памятника, была пред-
ставлена паспортизация с описанием, включающая название, краткую 
историю, место и время строительства, причину возведения, имена ав-
торов, основные размеры, материалы строительства, декоративные эле-
менты и семантические особенности.

На фоне роста социальной активности, национального самосознания 
и увеличения общественного интереса к истории и культурным тради-
циям, триумфальный памятник приобретает актуальность. Концепция и 
исполнение современной Триумфальной арки в полной мере отражают 
культурную ситуацию в Азербайджане: соответствие современным тен-
денциям с сохранением исторических корней.

Ключевые слова: Триумфальная арка, Баку, райское дерево, ковёр, 
символика.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

107

UOT 7.03

Лейла Исаева
Бакинская Академия Хореографии

(Азербайджан)

mammadova_leyla@yahoo.com

ПРОБЛЕМА ЖИВОПИСИ В ЭПОХУ ПОСТМОДЕРНИЗМА
В ТВОРЧЕСТВЕ АЗЕРБАЙДЖАНСКИХ ХУДОЖНИКОВ

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.107

Аннотация. Статья посвящена проблеме живописи в эпоху пост-
модернизма в контексте азербайджанской школы живописи. В статье 
последовательно отмечены характерные черты постмодернистской жи-
вописи в мировой практике в целом и в творчестве азербайджанских 
художников в частности. Автор останавливается на анализе живопис-
ных произведений Аиды Махмудовой и Торы Агабековой. В каждом из 
данных случаев отмечаются индивидуальные особенности авторского 
подхода к современной картине. Так, работы Аиды Махмудовой не про-
сто отражают внешний мир, они становятся метафорой внутреннего 
состояния художника как личности, исследующей свою идентичность. 
При этом, и зрителю самому предоставляется возможность своей соб-
ственной интерпретации отраженного в картинах мира.  Также, и в про-
изведениях Торы Агабековой очевидны такие черты постмодернистской 
культуры, как ирония, эмоциональная отстраненность, цитатность, по-
лисемантика, метафоричность. 

Ключевые слова: постмодернизм, метафора, эклектика, коллаж-
ность, культурная память.

Введение. Как известно, постмодернизм — это культурное явле-
ние, которое охватывает все сферы творческой деятельности челове-
ка: искусство, философию, архитектуру, литературу, музыку, театр.  
Когда речь заходит о живописи в постмодернистском дискурсе, пре-
жде всего, отмечается фактор реакциихудожников постмодернизма на 
кризис традиционных художественных форм и ценностей, который 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

108

наблюдался в американской и европейской культуре второй полови-
ны XX века. 

Этот факт привел к радикальному пересмотру представлений о при-
роде искусства, его функциях, а также о роли художника и зрителя. 
Постмодернистская живопись не стремится к поиску абсолютной исти-
ны. Напротив, она подчеркивает относительность и многозначность все-
го происходящего вокруг. В этом контексте, представителитворческих 
профессий, как и различных сфер гуманитарного знания все чаще зада-
вались вопросом о ценностях, от которых некогда отказались художники 
модернистской направленности. Таким образом, одной из наиболее ак-
туальных проблем в живописи в эпоху постмодернизма стала проблема 
традиций, а также переосмысления художественных традиций как ре-
зультат ответа художников на вызовы времени. «…Постмодернизм как 
культурный феномен часто трудно уловить, поскольку он слишком раз-
нообразен в своем стилевом выражении и непрерывен, даже в рамках 
одного здания или произведения искусства. Эклектика, таким образом, 
выступает естественным стилем в условиях такого культурного много-
образия…» [8].

Также, важной проблемой, с которой столкнулась живопись в эпо-
ху постмодернизма, является проблема идентичности живописной кар-
тины как таковой. В условиях постмодернизма утрачиваются строгие 
границы между искусством и другими сферами человеческой деятель-
ности, как например, массовая культура, реклама, средства массовой 
информации. И сегодня художники-живописцы активно обращаются в 
своих произведениях к стилистике поп-арта, элементам журнальной и 
газетной графики, имитации фотографии. 

Изложение основного материала. Опираясь на опыт художников в 
различных странах мира, можно утверждать, что ведущими методами 
в постмодернистской живописи является присутствие в произведениях 
иронии и принцип деконструкции. Если в модернизме художники стре-
мились создать новые формы и инновационные выражения, то постмо-
дернисты, наоборот, часто деконструировали существующие формы, 
расчленяя их на множественные элементы. Таким образом, арт-объект 
(будь то произведение живописи или скульптуры) перестает быть ин-
струментом самовыражения или поиска истины. Произведение искус-
ства теперь мыслится как еще одна форма исследования контекста, в 
котором эта истина существует.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

109

Также, постмодернизм отвергает идею объективности и авторитет-
ности, предпочитая относительность и фрагментарность. Художники 
активно используют обрывочные изображения, абстракцию и харак-
терные элементы, происходящие из различных культурных слоев, тем 
самым подчеркивая, что ни одна интерпретация реальности не может 
считаться абсолютно верной.  В этом контексте живопись становится 
не отражением «истины», а скорее способом, механизмом, посредством 
которого возможно анализировать различные культурные коды и их вза-
имодействие.

С другой стороны, одной из характерных черт живописи постмо-
дернизма критика неизменно отмечает возвращение к фигуративности 
и популяризацию масс-медиа. Возвращение к фигуративной живописи 
можно рассматривать как реакцию на активное применение метода аб-
страктной трансформации форм, который был лидирующим направле-
нием в модернизме. Однако, постмодернисты не просто возвращаются 
к правдивому изображению человека и объектов. Сами эти изображе-
ния они осмысляют как знаки, не имеющие объективной реальности: 
при всем своем правдоподобии, они воспринимаются как составляющие 
элементы системы знаков и кодов.

Фигуративность здесь показана во взаимодействии с массовой куль-
турой и медиапространством. В результате, можно наблюдать активное 
влияние на искусство со стороны кинематографа, телевизионных шоу, 
рекламы и других элементов массовой культуры. Это проявляется в ис-
пользовании ярких цветов, культурных стереотипов и даже самого фор-
мата — например, больших панелей, уподобляющих живопись реклам-
ным щитам.

Неотъемлемой частью проблемы живописи в эпоху постмодер-
низма является коммерциализация искусства. В эпоху глобализации, 
когда арт-рынок принимает универсальный характер, искусство 
становится не только культурной, но и экономической единицей. 
Многие художники видят свои работы как единицы финансовых и 
рыночных отношений. Это, несомненно, отражается и на характе-
ре произведений, когда создание уникальных работ оборачивается 
откровенным ангажированием творчества. Смысл своего искусства 
художники начинают видеть не в творческом самовыражении, а в 
том, как соответствовать текущим трендам, популярным среди мас-
сового зрителя. 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

110

Не менее важной проблемой постмодернистской живописи являет-
ся внедрение новейших технологий в художественный процесс. Разви-
тие цифровых технологий открыло новые возможности для художни-
ков, как в области инструментария, так и в методах работы. В отличие 
от традиционной живописи, цифровое искусство позволяет бесконеч-
но манипулировать изображением, что могло приводить к созданию 
изображения в стиле гиперреализма или напротив – искажать реаль-
ные образы. 

Применение цифровых технологий в изобразительном искусстве вы-
зывает у многих вопрос о сохранении авторской идентичности произве-
дения, так как работа, созданная с помощью компьютера, может свобод-
но тиражироваться и распространяться в сети. Этот аспект еще больше 
размывает границы между уникальным и массовым, между оригиналом 
и копией, и это становится важным элементом постмодернистской кри-
тики искусства.

Учитывая приведенную выше характеристику, интересно рассмо-
треть произведения двух азербайджанских художников, чья творче-
ская активность приходится на первые два десятилетия XXI века. Оба 
художника проявляют себя как в живописи, так и в области концеп-
туального искусства. В произведениях обоих авторов перечисленные 
черты постмодернистской живописи нашли индивидуальную интер-
претацию. 

Имя Аиды Махмудовой впервые появилось в художественной па-
нораме Баку в 2011 году, когда в октябре месяце состоялась первая 
выставка неправительственной творческой организации «Простран-
ство современного искусства Yarat!». Выставка так и называлась: 
«Предисловие». Аида Махмудова является инициатором и основа-
телем этой организации, и здесь необходимо отметить, что на про-
тяжении всего периода функционирования этой организации, вплоть 
до наших дней, ее деятельность обрастает новыми проектами, пре-
имущественно концептуального характера, которыеохватывают все 
более широкие сферы общественной жизни современного азербайд-
жанского общества [2].  

Сама художница окончила факультет живописи в Колледже ис-
кусств и дизайна Сент-Мартин в Лондоне и работает в различных на-
правлениях, включая живопись, фотографию, инсталляцию, многие 
другие виды и жанры современного творчества. Работы А.Махмудовой 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

111

демонстрировались в рамках крупных европейских выставок, напри-
мер, в MAXXIMuseum в Риме, Музее Мультимедийного искусства 
в Москве, а также в рамках экспозиции Фонда Филиппа де Пюри в 
Лондоне. На протяжении многих лет в выставочных проектах Yarat’а 
она, как правило, участвовала именно живописными произведениями. 
И даже в созданных ею инсталляциях живопись всегда играет весьма 
значительную роль. 

В контексте проблематики данной статьи интересно рассмотреть 
именно живописные произведения А.Махмудовой.  В частности, при-
влекает внимание серия картин «Внутренний покой», впервые показан-
ная в галерее KichikGalArt на персональной выставке этой художницы, 
проходившей в сентябре-октябре 2013 года. 

На первый взгляд, 13 картин данной серии содержат простые 
пейзажи с уходящими вглубь пыльными дорогами, заброшенными 
уголками абшеронских дач. О некогда протекавшей здесь шумной 
жизни свидетельствуют старые конструкции – трубы водо- и газо-
провода, покрытые сорняками, едва проступающиесвоими контура-
ми из них полуразрушенные автобусные остановки, отжившие свой 
век оконные решетки…  Все здесь, на первый взгляд, выглядело 
просто и естественно, создавая очевидный, четко ощущаемый эф-
фект присутствия.

Жизнь, показанная в картинах, как будто остановилась, лишь отдель-
ными штрихами (вроде кое-где развешенного на веревке белья), време-
нами напоминая о себе. Хотя и эти плотные, фактурные, яркие, красоч-
ные пятна, обозначающие собой повседневные летние тряпки, почти не 
добавляют в композиции чувства реальности.

Аида Махмудова любит квадратный формат картин.Возможен и го-
ризонтальный прямоугольный формат. Это формы, рождающие чувство 
стабильности, постоянства, законченности. Это формы окончательно 
найденных соотношений – верха и низа, правого и левого, плоскости и 
глубины, яркого и бледного… Потому и «внутренний покой», что все 
здесь строится на полутонах и обертонах. «Страницы прошлого моей 
страны одновременно вечны и эфемерны, универсальны и очень спец-
ифичны. Именно к ним я обращаюсь всякий раз, чтобы облечь в фи-
зическую форму неуловимые воспоминания, которые составляют мою 
личность и мое искусство» (из авторской концепции А.Махмудовой) 
[1, с. 25].



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

112

Картины Аиды Махмудовой – как новеллы, в которых за обыч-
ным, на первый взгляд, содержанием кроется глубокий, жизненный 
смысл. Это – притчи, и каждый, кто созерцает их, извлекает из них 
свой собственный урок. Ее работы – не просто отражение внешнего 
мира, хотя именно этот внешний мир в его конкретных проявлениях 
мы видим на холстах.  Материализуясь и растворяясь, реальные объ-
екты, как клочки воспоминаний, выстраиваются в стройную череду 
внутренних ощущений – радостей, сомнений, понимания «вещей» и 
их места в этом мире. 

Проблема идентичности личности, самоанализ – вот что, в конечном 
счете, интересует и беспокоит художника. Стремясь познать себя, автор 
открыто делится своими размышлениями со зрителем. Ее работы – как 
исповеди. При этом неважно, какого размера холсты – они могут быть 
предельно большими (например, холст «Всплеск» имеет протяженность 
более 10 метров в длину), они даже могут перерастать в пространствен-
ные композиции – суть от этого не меняется. 

Аида Махмудова формулирует свою концепцию искусства как ис-
следование собственной памяти, которая становится основой ее лично-
сти. В изменяющемся мире память часто становится размытым фоном, а 
незатронутые урбанизацией регионы служат связующим звеном между 
реальностью прошлого и воспоминаниями.Ее картины не просто отра-
жают внешний мир, но и служат метафорой внутреннего состояния лич-
ности, исследующей свою идентичность через восприятие окружающей 
реальности.

К числу азербайджанских художников среднего поколения, работаю-
щих в эстетике постмодернизма, безусловно, относится Тора Агабекова 
– представитель поколения 2000-х. И если вспомнить основные харак-
терные признаки постмодернизма, перечислявшиеся ранее, – ирония, 
эмоциональная отстраненность, цитатность, «обыгрывание смехом», 
полисемантика – то становится очевидной полная причастность творче-
ства этой художницы к данному феномену.  

Работы Т.Агабековой пронизаны иронией. В предельно гротеск-
ной манере она обыгрывает темы, которые в советский период счи-
тались являвшиеся «неприкосновенными» с точки зрения идеологии. 
Ее стиль, безусловно, сформировался под влиянием соц-арта. Сло-
жившееся в контексте советского искусства 1970-х–80-х годов, это 
направление представляло собой по сути альтернативное искусство, 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

113

суть которого заключалась в ироничной интерпретации традицион-
ных для советской действительности образов-клише. Соц-арт являл-
ся полярной противоположностью соцреализму: мотивы и темы, со-
ставлявшие пафос соцреализма, интерпретировались в ироническом 
ключе и гротеске, который выражался в крайне абсурдной презента-
ции образов и сюжетов, непосредственно отражавших государствен-
ную идеологию.

Например, существенный пласт в картинах Т. Агабековой составля-
ют индустриальные пейзажи с изображением вышек, морских платформ, 
рабочих-нефтяников... Однако, все это показано в ярко выраженной 
эклектичной манере изображения. Здесь можно выделить черты таких 
художественных направлений, как экспрессионизм, наивный реализм, 
гротеск и даже импрессионизм. При этом, вся эта смешанная стилисти-
ка накладывается на образы, напрямую заимствованные из средств мас-
совой информации, этот признак привносит в картины на традиционные 
для социалистического реализма темы оттенок поп-арта, и это принци-
пиально отличает произведения Т.Агабековой от художественной про-
дукции советского периода.

Заключение. Культура постмодернизма «отвергает любые идеоло-
гии и классические приверженности. Характеризуется стилистической 
цитатностью и индивидуальными манерами художественного выраже-
ния» [9, p. 23]. Личностная интерпретация автора усиливается ярко вы-
раженными элементами китча, что в результате приводит к общему ха-
рактеру произведения, наполненному чувством иронии и самоиронии. 
Своих современников художник часто интерпретирует как бездушных, 
лишенных личной воли и наделенных стандартным обликом персона-
жей, характерных для журнальных комиксов, газетных карикатур или 
рекламных флаеров. «Постмодернизм бросает вызов традиционным ие-
рархиям и канонам в искусстве. Он демократизирует творческое само-
выражение и часто размывает границы между высоким искусством и 
коммерческой или популярной культурой» [7].

Многие индустриальные пейзажи Т. Агабековой написаны не с на-
туры, а с фотографий из гламурных журналов. Характерными черта-
ми стилистики этой художницы являются размашистая манера письма, 
композиционная смелость, неожиданные ракурсы, подчеркнуто эскиз-
ный, незаконченный характер больших по формату холстов. Простота 
композиций, на первый взгляд, оборачивается эпатажем и безусловно 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

114

критическим отношением со стороны художника ко всей безвкусице 
культуры потребления. 

Проблема живописи в эпоху постмодернизма – это не только во-
прос формы и содержания. Это, по сути, вызов самому понятию ис-
кусства. Перед художниками и зрителями постмодернизм ставит 
такие вопросы, как что такое реалистическое отражение действи-
тельности, что есть истина и выражение идентичности автора в про-
изведении, наконец – каковы роль и значение искусства в современ-
ном обществе.

ЛИТЕРАТУРА:
1. Вагабова Д. Живопись по сердцу и уму. Аида Махмудова. Моно-

логи. // YOL, № 1 (43), 2014. – с. 20-33.
2. Вагабова Д. На витке (о деятельности Yarat).//YOL, № 2 (54),

2016. – с.72-82.
3. Илунина А. А. Интертекстуальность и постмодернизм: теорети

ческие аспекты проблемы в современных филологических иссле-
дованиях URL:https: //cyberleninka.ru/article/n/ intertekstualnost-
i-postmodernizm-teoreticheskie-aspekty-problemy-v-sovremennyh-
filologicheskih-issledovaniyah.

4. Новиков В.И. В поисках определения. Постмодернизм и культу-
ра. Материалы круглого стола. // Вопросы философии, № 3, 1993.
– с. 8.

5. Постструктуралистско-деконструктивистско-постмодернистский
комплекс. // Терминология современного зарубежного литерату-
роведения (страны Западной Европы и США). Справочник. Вы-
пуск 1. – М., 1992. – с. 130-131.

6. Daniel C. Dennett.  Let’s Start With A Respect For Truth. URL: https:
//www.edge.org/daniel_c_dennett-on-wieseltier-v-pinker-in-the-new-
republic

7. https://www.masterclass.com/articles/postmodern-art-guide#7se19I
BwpmumArOkCmHFaW

8. Jenks Ch. What is Post-Modernism? – New York, 1989.
9. Krausse A. C. The story of painting. From the Renaissance to the

Present. – Cologne, 1995.
10. What Is Postmodern Art? URl: https:// www. masterclass.com/ articles/

postmodern-art-guide#7se 19IBwpmum ArOkCmHFaW



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

115

Leyla İsayeva (Azərbaycan)
POSTMODERNİZM DÖVRÜNDƏ RƏNGKARLIQ PROBLEMİ 
AZƏRBAYCAN RƏSSAMLARININ YARADICILIĞINDA
Məqalə Postmodernizm dövründə rəngkarlıq probleminə həsr olu-

nub və bu məsələ Azərbaycan rəssamlıq məktəbi kontekstində araşdırı-
lır. Məqalədə postmodernist rəngkarlığın dünya praktikasında və xüsusilə 
Azərbaycan rəssamlarının yaradıcılığında xarakterik cəhətləri ardıcıl 
olaraq nəzərdən keçirilir, müəlliflərin fərdi dəst-xətləri vurğulanır. Belə 
ki, Aida Mahmudovanın əsərləri yalnız xarici aləmi əks etdirmir, həm də 
rəssamın şəxsiyyət kimi öz kimliyini araşdıran daxili vəziyyətinin me-
taforası kimi təqdim olunur. Eyni zamanda, izləyiciyə əsərlərdəki dün-
yanı özünəməxsus şəkildə təfsiretmə imkanı verilir. Həmçinin, Tora 
Ağabəyovanın əsərlərində postmodern mədəniyyətin ironiya, emosional 
uzaqlıq, sitatçılıq, polisemantizm və metaforiklik kimi cəhətləri aydın 
şəkildə özünü göstərir.

Açar sözlər: postmodernizm, metafora, eklektika, kollajlıq, mədəni 
yaddaş.

Leyla Isaeva (Azerbaijan)
THE PROBLEM OF PAINTING IN THE POSTMODERN ERA IN 
THE WORKS OF AZERBAIJANI ARTISTS
The article is dedicated to the issue of painting in the Postmodern era within 

the context of the Azerbaijani school of painting. The article consistently 
highlights the characteristic features of Postmodernist painting in global 
practice as a whole and in the works of Azerbaijani artists in particular. The 
author focuses on the analysis of the paintings by Aida Mahmudova and Tora 
Agabekova. In each case, the individual features of the authors’ approaches 
to contemporary oilpainting are noted. 

For instance, Aida Mahmudova’s works not only reflect the external 
world but also serve as a metaphor for the inner state of the artist as a 
person exploring her identity. At the same time, viewers are given the 
opportunity to interpret the depicted world in their own way. Similarly, 
the works of Tora Agabekova clearly demonstrate such features of 
Postmodernist culture as irony, emotional detachment, intertextuality, 
polysemy, and metaphoricality.

Key words: Postmodernism, metaphor, eclecticism, collage, cultural memory.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

116

UOT 72.03

Narmin Bayramova
Institute of Archeology and Anthropology of ANAS

(Azerbaijan)

nermin.bayramova98@gmail.com

ARTISTIC DESIGN OF MOSQUES
OF THE 11TH-18TH CENTURIES OF AZERBAIJAN

https://doi.org/10.59849/2310-5399.2024.4.116

Abstract. The article focuses on the formation of new types of 
architectural monuments in the territory of Azerbaijan that came with the 
emergence and widespread expansion of the Islamic religion. The role of 
these architectural monuments in the Muslim community is reflected in the 
paper. The characteristic features of the 11th–18th century mosques that are the 
object of the study are interpreted within the framework of the historical and 
political events of the period.

Key words: medieval period, architecture, mosques, islamic culture, 
religious monuments.

Introduction. In medieval architecture, religious and commemorative 
monuments held a significant place. With the advent and widespread 
adoption of Islam, religious structures, including places of worship, began 
to be constructed in Azerbaijan. These included mosques, madrasas, 
temples, memorial monuments such as mausoleums, khanegahs, and 
imamzadehs. The spread of Islam influenced all aspects of Azerbaijani 
society’s material and cultural life, contributing to the formation of a 
unified Azerbaijani culture.

In the construction of religious buildings, certain architectural elements 
were commonly used, such as pointed arches, vaulted ceilings, domed 
roofs, arched portals, and lattice windows [5, p. 73]. Notably, elements of 
pre-Islamic beliefs were often preserved in the architectural monuments 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

117

of this period. Instances of old religious temples being converted into 
mosques or new structures being built upon their foundations were also 
observed [4, p. 59].

The interpretation of the main material. From the early days of 
Islam, rural, neighborhood, palace, and congregational mosques began to 
emerge in Azerbaijan. Neighborhood mosques were small and simple in 
structure, typically located in the center of neighborhoods or public squares. 
Congregational mosques were grand in architectural form and situated 
in cities and towns [13, p. 146]. In larger cities, there were often multiple 
congregational mosques [2, p. 431].

Mosques served not only as places of worship but also as social spaces 
for discussing and political matters. They were gathering places where people 
could find refuge and receive education. Initially, congregational mosques 
were built adjacent to the ruler’s residence, where state governance issues 
were discussed, and decisions made were announced to the public. These 
buildings also served as locations for treasury storage and legal proceedings 
[4, p. 59].

Over time, mosques lost their political functions and were used solely 
as places of worship. Mosques reflected the economic, social-political life, 
and cultural level of the period, serving as valuable sources of information 
about the artistic fields of that era. In this regard, discussing mosques 
requires an understanding of the historical-political events during which 
they were built.

Among the oldest mosques in Azerbaijan that have survived to this day 
are the Juma Mosques of Derbent, Shamakhi, and Ardabil. These mosques 
are simple in appearance, constructed in a rectangular shape. The Shamakhi 
Juma Mosque, built in the 8th century, has undergone numerous restorations 
but has preserved its original form. The mosque features a rectangular plan 
and is internally divided into three square prayer rooms. Research has shown 
that the mosque had two minarets, spaced 7 meters apart. The separation of 
the minarets from the main building and the portal distinguishes it from other 
mosques of its time [5, p. 76].

The construction of religious monuments during the Seljuk era introduced 
new architectural elements. In mosques built during this period, the mihrab 
area often featured a domed kiosk or maqsurah design. It is no coincidence 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

118

that Seljuk-era mosques are referred to in scholarly literature as «Seljuk 
kiosks» or «Seljuk maqsurahs» [8, p. 41].

Due to geographical factors and socio-economic processes, four 
architectural schools, each with distinctive characteristics, developed in 
Azerbaijan during this period. These schools were based in major cities and 
included the Shirvan-Absheron, Aran, Maragha-Nakhchivan, and Qazvin-
Hamadan schools [14, p. 16].

One of the best examples of the Shirvan-Absheron architectural school 
is the Sınıq Qala (Muhammad Mosque), located in the Icherisheher area 
of Baku. Although the mosque dates back to the 12th century, its name 
«Sınıq Qala» («Broken Tower») emerged in later periods. In the 18th 
century, during Peter I’s military campaigns along the Caspian coast, 
artillery fire damaged the mosque’s minaret, giving rise to its popular 
name. While the original name of the mosque is not definitively known, 
an inscription on the building indicates it was constructed by the order of 
Muhammad ibn Abubakr, leading scholars to refer to it as the Muhammad 
Mosque [8, p. 43].

The mosque was built in a square plan and consists of two floors, with 
a single minaret. The lower floor features an arched ceiling, a room with 
a door opening to the southern facade, and two small windows. The upper 
floor houses a 40-square-meter prayer hall, which mirrors the layout of 
the lower floor [7, p. 14]. Relative to the size of the building, the minaret 
is disproportionately large. The cylindrical minaret tapers as it rises [15, p. 
89]. Minarets, as principal symbols of religion, were typically constructed 
with grandeur. However, some researchers associate the oversized minaret of 
the Sınıq Qala Mosque with the possibility that it was built earlier than the 
mosque itself [8, p. 44].

The mosque reflects the characteristic principle of the Shirvan 
architectural school, which emphasizes harmony between the interior and 
exterior volumes of the building [8, p. 43].

One of the 12th-century mosques in Icherisheher is the Ashur Mosque. 
This monument features an elongated, prismatic structure composed of 
two parts: a small basement and a prayer hall above it. The basement is 
vaulted and opens outward through two semicircular arches. The prayer hall 
contains two richly decorated mihrabs. On the walls, there are two niches, 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

119

and above the mihrab, there is a small window. The entrance door to the 
mosque is located in a corner. Observing the masonry of the mosque’s walls, 
it becomes evident that the upper part was constructed at a later period [3, 
p. 46; 8, p. 49].

When discussing 12th-century mosques, the monumental Juma Mosque of 
Nakhchivan, a significant example of the Nakhchivan architectural school, 
deserves special mention. Unfortunately, the mosque has not survived to the 
present day, and information about its construction type and architectural 
features comes solely from the records of medieval authors. The mosque had 
a cubic structure with two pointed openings on all sides except the southern 
facade. The roof was domed, and its style bore similarities to the mosques in 
Marand and Urmia [8, p. 48].

The rise of the Ilkhanids in Azerbaijan, particularly Sultan Ghazan Khan’s 
declaration of Islam as the state religion, spurred cultural development and the 
construction of architectural monuments. The state’s chief vizier, Fazlullah 
Rashidaddin, played a significant role in the creation of many architectural 
structures [16, p. 129]. Mosques built during the Ilkhanid period differed 
significantly from those of the 11th–12th centuries. While Seljuk-era mosques 
were characterized by small and simple structures, Ilkhanid mosques were 
more spacious and architecturally complex. This period saw extensive use of 
multicolored ornaments and cut tiles. The use of inscriptions as decorative 
elements was also a hallmark of the era [14, p. 31]. In addition to square 
architectural styles, hexagonal, octagonal, and dodecagonal elements were 
incorporated into mosque designs [9, p. 88].

Examples of Ilkhanid-period mosques include the Khidir Mosque, the 
Chin Mosque, and the Mirza Ahmad Mosque, all located in Icherisheher. The 
Chin Mosque is situated near the Shirvanshahs’ Palace complex. According 
to the epigraphic information on its entrance, the mosque was built in the 
14th century upon the bequest of Fazlullah Imam ibn Osman Shirvani. The 
main facade of the mosque is asymmetrical, with a classic portal entrance. 
The portal features a rectangular frame with a pointed niche and epigraphic 
inscriptions. Inside, the most striking feature is the five-tiered stalactite 
mihrab, set within a rectangular frame [1, p. 30].

In the 15th century, significant advancements were observed in the 
construction of religious buildings. This can be seen in the examples of 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

120

the Goy Mosque and Uzun Hasan Mosque, located in Tabriz, the capital 
city and cultural center of the period, which are considered masterpieces 
of Islamic architecture. The Goy Mosque was originally part of a larger 
complex, including a madrasa, library, and other structures, but only the 
mosque building has survived to the present day. The mosque, consisting 
of a large and small hall and several surrounding rooms, belongs to the 
central domed mosque type. It was constructed using baked bricks and 
gypsum mortar. Its artistic decorations feature carvings, marble, and tile 
ornamentation [2, p. 434].

This period was marked by the consolidation of the Shirvanshahs in 
northern Azerbaijan and ongoing power struggles in the south, resulting in 
the dominance of the Qaraqoyunlu and Aq Qoyunlu states. In architecture, the 
Shirvan-Absheron school in the north and the Tabriz school in the south held 
leading positions. The political stability of the Shirvanshahs had a significant 
influence on the Shirvan-Absheron architectural school. Researchers often 
regard the 15th century as the peak of development for the Shirvan-Absheron 
school [14, p. 41].

Examining the cultures and architectural styles of these states, it 
becomes evident that the north exhibited greater stability compared to the 
south. Examples of mosques from the Shirvan-Absheron school include the 
Sheikh Ibrahim Mosque, Shah Mosque (Khan Mosque), and Tuba Shahi 
Mosque, all located in the Baku region. The Sheikh Ibrahim Mosque is 
rectangular and covered with a pointed stone dome. An inscription on the 
facade reveals that it was built at the order of Haji Amirshah Yagub oglu. 
Unusually, the mosque’s mihrab is located along the longitudinal wall of the 
prayer hall [17].

The Shah Mosque is simple in form and rectangular in plan, standing 22 
meters tall. It has three entrances, with the main entrance featuring a portal 
on the northern side, while the eastern and western entrances are simpler in 
style. The mosque consists of two prayer halls (for men and women), both 
covered by domes. In the southern wall of the central hall, a mihrab, modestly 
decorated and topped with a ribbed semi-dome, is situated. The minaret is 
adorned with carvings and crowned by a ribbed dome. Stone railings encircle 
the minaret. An inscription below the stalactite cornice of the minaret states 
that it was built by order of Sultan Khalilullah I [1, p. 6; 3, p. 44].



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

121

The Tuba Shahi Mosque is similar in overall layout to the Shah Mosque. It 
has a parallelepiped form with a dome covering its structure. The prayer hall 
is square and surrounded on all four sides by auxiliary rooms. The windows in 
these rooms are adorned with stone grilles. Two of these grilles have identical 
patterns, while the others feature unique designs. The entrance to the mosque 
is located on the eastern facade, with the portal projecting significantly from 
the wall surface. The portal is intricately decorated and features a star-shaped 
ceiling. Overall, the mosque has a simple layout [14, p. 54].

In the 16th–17th centuries, the unification of Azerbaijani lands under a 
single state, the strengthening of Islam’s position, and its establishment 
as a foundation of governance positively influenced the development of 
architecture, as it did other cultural fields. Architectural styles of the 16th–
17th centuries saw noticeable changes. While earlier periods predominantly 
used linear pointed arches, this era witnessed the widespread adoption 
of complex pointed arches. Significant changes also occurred in artistic 
decoration. In the 17th century, geometric ornaments were replaced 
by floral motifs, while tile art continued to play a significant role in 
architecture. Construction materials and techniques largely remained 
consistent [14, p. 57].

Among the religious monuments of this period, the Shah Abbas Juma 
Mosque (Ganja Juma Mosque) stands out for its architectural composition 
and artistic-decorative features. The mosque has a square layout, consisting 
of a large hall connected to niches (cells) and small rooms located at the four 
corners. The niches can be accessed directly from the courtyard or through 
the main entrance. The rooms are interconnected through doors embedded 
within the walls, as well as linked to the central hall. The main entrance is on 
the northern side, while the mihrab is located on the southern wall. Windows 
are positioned above all the doors. The Juma Mosque was constructed with 
bricks and gypsum mortar. The central hall is covered by a dome, while the 
rooms are topped with arches. Minarets rise on either side of the main entrance 
portal, each 22 meters tall [3, p. 165].

One of the architectural monuments from the Safavid period is the Haji 
Qiyasaddin Mosque, located in the village of Gargabazar in the Fuzuli district. 
The mosque was entirely constructed from stone and consists of a single 
hall covered with a vaulted ceiling. Except for the entrance door, wooden 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

122

materials were almost entirely absent in its construction. An inscription 
above the entrance door states that the mosque was built by Haji Qiyasaddin. 
The mosque is situated near the Shah Abbas caravanserai, on a high rock. 
Researchers analyzing the architectural plans of both the caravanserai and the 
mosque have concluded that they were constructed by the same individual 
[12, p. 29].

The 18th century was characterized by the absence of a unified centralized 
state, external interventions, and numerous internal uprisings, during which 
about 20 khanates existed in the north and south of Azerbaijan, leading 
to economic decline. The major cities, which were the primary centers of 
development, suffered significant damage due to economic and political 
turmoil. However, during the second half of the 18th century, some progress in 
architecture was observed in cities like Shusha, Quba, and Sheki. These cities 
were not only strong khanate centers but also major trade hubs of the period. 
Local mosques and Juma mosques were among the primary architectural 
structures of this time.

Local mosques in Shusha were generally rectangular in plan, 
resembling residential houses in their external appearance, but their 
interiors were constructed in accordance with religious architectural 
elements. Among the Juma mosques of the period, the most monumental 
example is the Shusha Yukhari Govhar Agha Mosque. Its initial 
construction was commissioned by Panah Ali Khan in 1751. The 
mosque underwent reconstruction four times, with the last completed 
in 1883. Each reconstruction involved different construction techniques 
and plans. During the initial construction, reeds were used as building 
material. In the second reconstruction, stone and lime were utilized to 
ensure the mosque’s durability. In later reconstructions, two minarets 
were added to the structure [6, p. 7].

Currently, the mosque has a rectangular plan, with six columns dividing 
the prayer hall into three naves. These columns support pointed arches, which, 
in turn, hold the domed ceilings. The minarets are built with tiled bricks and 
divided into three sections with raised bands on their surfaces, adorned with 
colorful stones. Verses from the Quran are inscribed on the frieze at the top 
of the minarets. Inside the minarets, 85 spiral steps are illuminated by small, 
slit-like windows [6, p. 9].



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

123

The Quba Juma Mosque, one of the architectural gems of the Khanates 
period, stands out with its unique architectural style, distinguishing it from 
other religious structures of its time. Construction of the mosque began 
in 1792 and was completed over 10 years with intervals. The mosque is 
octagonal in shape, covered with a dome-shaped roof, and built using 
baked bricks, sand, and lime mortar. The mosque building is 28 meters 
tall and features a 43-meter-high minaret. The minaret reflects Ottoman 
architectural style, with a crescent symbol at its peak. It comprises 248 
steps [3, p. 115].

The Sheki Khan Mosque was constructed in the 18th century following 
the Shirvan-Absheron architectural school traditions. The monument 
is located in the “Yukhari-Bash” National History and Architecture 
Reserve in Sheki. It is oriented east-west, rectangular in shape, and built 
from bricks. Over multiple restoration periods, rubble stones, baked, and 
unbaked bricks were also incorporated into the structure. The mosque 
measures 46 meters in length, 10.80 meters in width, and 4.50 meters 
in height. A minaret, 18 meters high, is located at the northwest corner 
of the mosque. The mosque is bordered on the south by the «Khan 
Cemetery,» dating back to the 18th century, and on the northwest by 
residential buildings.

Conclusion. In 2021, as part of the «Sheki Archaeological Expedition», 
archaeological studies were conducted in the mosque complex. These 
investigations uncovered three distinct layers of flooring within the mosque, 
belonging to different historical periods. It was revealed that the mosque was 
built atop an ancient residential site from the antiquity period and medieval 
water wells. Additionally, beneath the right corner of the mihrab, the grave 
of Sheki Khan Muhammad Hussein Khan was discovered. It should be noted 
that the mosque was commissioned by Muhammad Hussein Khan himself 
[10; 11, p. 385-386].

Thus, while the construction of mosques in Azerbaijan from the 11th to the 
18th centuries varied depending on the historical-political events and cultural 
level of the period, it can be said that there were common stylistic similarities 
across these structures.



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

124

REFERENCES:
1.	 Abdullayeva S. Azərbaycandakı məscidlər: Mənəviyyat və tarixi-

memarlıq abidələri // 525-ci qəzet –2013, 27 sentyabr. – s. 6.
2.	 Azərbaycan arxeologiyası orta əsrlər. VI c. – Bakı, 2008. 
3.	 Azərbaycan Respublikası məscidlərinin ensiklopediyası. – Bakı, 2001. 
4.	 Bayramov R. XI-XVIII əsrlər Azərbaycan memarlıq abidələrinin 

tipoloji təsnifatı. – Bakı, 2013.
5.	 Dostiyev T. Azərbaycanın orta əsr şəhərləri (IX-XIII əsrin əvvəlləri). 

Dərs vəsaiti. – Bakı, 2016.
6.	 Əliyeva R. Şuşanın dini tikililəri. // Qarabağın memarlıq abidələri. – 

Bakı, 2023. 
7.	 Fərəcova M. Bakı və Abşeronda İslam mədəniyyəti abidələri. // 

Mədəniyyət qəzeti, 2009, 25 fevral. – s. 14.
8.	 Qiyasi C. Nizami dövrü memarlıq abidələri. – Bakı, 1991.
9.	 Quliyev B. Elxanilər dövründə Azərbaycanın dini və xatirə tikililəri 

(ingilisdilli tarixşunaslıq üzrə). // Azərbaycan xalçaları. cild 5, №17, 
2015. – s. 86-91. 

10.	Həsənov Z.H. və b. “Şəki arxeoloji ekspedisiyası”nın Şəkinin “Yuxarı 
Baş” Qoruğunda 21 iyun – 24 oktyabr 2021-ci ildə apardığı çöl-
tədqiqat işləri haqqında hesabat. // Arxeologiya və Antropologiya 
İnstitutunun arxivi: İnv. № 1031, v. 170. 

11.	Həsənov Z.H “Heydər Əliyev-100 Arxeologiya, Etnoqrafiya və Antro
pologiya Elmlərinin prioritet məsələləri” mövzusunda Respublika 
elmi konfransının məqalələr toplusu. – Bakı, 2023. – s. 385-389.

12.	Məmmədov N. İşğal altındakı tarixi-dini abidələrimiz. – Bakı, 2015.
13.	Muradov V. Orta əsr Azərbaycan şəhərləri. – Bakı, 1983.
14.	Salamzadə Ə. Azərbaycanın memarlıq abidələri. – Bakı, 1958.  
15.	Бретаницкий Л. Зодчество Азербайджана XII–XV вв. и его место 

в архитектуре переднего востока. – Москва, 1965. 
16.	Michael Burgan. Empire of the mongols. Revised edition. – New York, 

2009.  
17.	https://sirat.az/shm_point/iceri-seher-seyx-ibrahim-məscidi/



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

125

Nərmin Bayramova (Azərbaycan)
AZƏRBAYCANIN XI–XVIII ƏSR MƏSCİDLƏRİNİN 
BƏDİİ TƏRTİBATI
Məqalədə islam dininin meydana gəlməsi və geniş yayılması ilə Azər

baycan ərazisində yeni tip memarlıq abidələrinin formalaşmasına diqqət yeti-
rilmiş, onların müsəlman camiasında rolu əks olunmuşdur. Tədqiqat obyekti 
olan XI–XVIII əsr məscidlərinin səciyyəvi xüsusiyyətləri mənsub olduqları 
tarixi-siyasi hadisələr çərçivəsində şərh olunub.

Açar sözlər: orta əsrlər dövrü, memarlıq, məscidlər, islam mədəniyyəti, 
dini abidələr. 

Нармин Байрамова (Азербайджан)
ХУДОЖЕСТВЕННОЕ ОФОРМЛЕНИЕ МЕЧЕТЕЙ 
АЗЕРБАЙДЖАНА XI–XVIII ВЕКОВ
В статье исследуется формирование новых типов архитектурных 

памятников на территории Азербайджана, которое происходит с по-
явлением и широким распространением исламской религии. Также 
отражается роль данных архитектурных памятников в мусульманском 
сообществе. Характерные черты мечетей XI–XVIII веков интерпрети-
руются в рамках исторических и политических событий исследуемого 
периода.

Ключевые слова: средневековый период, архитектура, мечети, ис-
ламская культура, религиозные памятники.



126

MÜNDƏRİCAT

Salamzadə Ərtegin (Azərbaycan)...................................................................... 3
Şəbəkə sənətində təbii dövriyyələr və təbiətin rəmzləri

Quliyev Ramil (Azərbaycan).............................................................................. 10
Təsviri sənətdə insan və xurma ağacının simvolik bağlılığı

Zeynalov Xəzər (Azərbaycan)............................................................................ 19
Xalq rəssamı Fərhad Xəlilovun yaradıcılığında yaşıl rəngin realist və abstrakt 
xarakteri

Sayko Svyatoslav (Rusiya)................................................................................. 30
Tahir Salahovun mənzərələrində Rusiya və Azərbaycan: mədəniyyət və 
zamanın körpüsü

Əliyeva Rahibə (Azərbaycan)............................................................................ 44
Memarlıq abidələrinin qorunmasında “yaşıl dünya” həmrəyliyi

Şklyaeva Lyudmila (Rusiya).............................................................................. 52
Tatar xalq memarlığında bitkilərin obrazları

Abbasov Namiq (Azərbaycan)........................................................................... 58
İnsan ekologiyası

İbrahimova Pərvanə (Azərbaycan)................................................................... 66
Ermənistanın Azərbaycana qarşı ekosid və soyqırım cinayəti

Axmadullin Mars, Stratonova Lidiya (Rusiya)................................................ 73
Postmodernizm dövrünün dizaynında üslüb inkişafının əsasları

Qurbanlı Fərqanə (Azərbaycan)....................................................................... 82
Dünya və Azərbaycan mifoloji düşüncəsində və folklorunda yaşıl rəng

Ələkbərova Aynur (Azərbaycan)....................................................................... 89
Qala Arxeoloji Etnoqrafik muzeyi: keçmişlə bugünün harmoniyası

Məmmədova Oksana (Azərbaycan).................................................................. 98
Bakı şəhərinin Zəfər tağında cənnət ağacının rəmzi

İsayeva Leyla (Azərbaycan)............................................................................... 107
Postmodernizm dövründə rəngkarlıq problemi Azərbaycan rəssamlarının 
yaradıcılığında

Bayramova Nərmin (Azərbaycan)..................................................................... 116
Azərbaycanın XI–XVIII əsr məscidlərinin bədii tərtibatı



127

Salamzade Artegin (Azerbaijan)....................................................................... 3
Natural cycles and symbols of nature in shebeke art

Guliyev Ramil (Azerbaijan)............................................................................... 10
Symbolic connection between human and date palm in visual arts

Zeynalov Khazar (Azerbaijan).......................................................................... 19
The realistic and abstract nature of green color in People’s artist Farhad 
Khalilov’s work

Sayko Svyatoslav (Russia).................................................................................. 30
Russia and Azerbaijan in Tahir Salahov’s landscapes: bridge of culture 
and time

Aliyeva Rahiba (Azerbaijan)............................................................................. 44
“Green world” solidarity in preserving architectural monuments

Shklyayeva Lyudmila (Russia).......................................................................... 52
Images of plants in Tatar folk architecture

Abbasov Namig (Azerbaijan)............................................................................. 58
Human ecology

Ibrahimova Parvana (Azerbaijan).................................................................... 66
The crime of ecocide and genocide committed by Armenia against Azerbaijan

Ahmadullin Mars, Stratonova Lidiya (Russia)................................................ 73
Fundamentals of style development in design of the postmodernist era

Gurbanly Fergana (Azerbaijan)........................................................................ 82
Green colour in the world and Azerbailani mythological thought and folklore

Alekberova Aynur (Azerbaijan)......................................................................... 89
“Gala” archaeological and ethnographic museum – harmony of past and present

Mammadova Oksana (Azerbaijan)................................................................... 98
The symbolism of the tree of Paradise in the Triumphal arch of Baku

Isaeva Leyla (Azerbaijan).................................................................................. 107
The problem of painting in the postmodern era in the works of Azerbaijani 
artists

Bayramova Narmin (Azerbaijan)...................................................................... 116
Artistic design of mosques of 11th–18th centuries of Azerbaijan

CONTENCE



128

СОДЕРЖАНИЕ

Саламзаде Эртегин (Азербайджан)............................................................... 3
Природные циклы и символы природы в искусстве шебеке

Гулиев Рамиль (Азербайджан)....................................................................... 10
Символическая связь человека и финиковой пальмы в изобразительном 
искусстве

Зейналов Хазар (Азербайджан)...................................................................... 19
Реалистический и абстрактный характер зеленого цвета в творчестве 
Народного художника Ф.Халилова

Сайко Святослав (Россия)............................................................................... 30
Россия и Азербайджан в пейзажах Таира Салахова: мост культуры и времени

Алиева Рахиба (Азербайджан)........................................................................ 44
Солидарность «за зеленый мир» в сохранении памятников архитектуры

Шкляева Людмила (Россия)........................................................................... 52
Образы растений в татарском народном зодчестве

Аббасов Намик (Азербайджан)....................................................................... 58
Экология человека

Ибрагимова Парвана (Азербайджан)............................................................ 66
Преступления экоцида и геноцида, совершенные Арменией против 
Азербайджана

Ахмадуллин Марс, Стратонова Лидия (Россия)......................................... 73
Основы развития стиля в дизайне эпохи постмодеринзма

Гурбанлы Фергана (Азербайджан)................................................................ 82
Зеленый цвет в мифологической мысли и фольклоре мира и Азербайджана

Алекперова Айнур (Азербайджан)................................................................. 89
Археологический и этнографический музей Гала: гармония прошлого и 
настоящего

Мамедова Оксана (Азербайджан).................................................................. 98
Символика райского дерева в Триумфальной арке города Баку

Исаева Лейла (Азербайджан).......................................................................... 107
Проблема живописи в эпоху постмодернизма в творчестве азербайджанских 
художников

Байрамова Нармин (Азербайджан)............................................................... 116
Художественное оформление мечетей Азербайджана XI–XVIII веков



129



130

MƏQALƏ MÜƏLLIFLƏRININ NƏZƏRINƏ! 

	 Nəşrə dair tələblər:
1.	 Beynəxalq “İncəsənət və mədəniyyyət problemləri” jurnalında çap 

üçün məqalələr Azərbaycan, ingilis və rus dillərində dərc olunur.
2.	 Məqalələr elektron daşıyıcısı və e-mail vasitəsilə (mii_inter@yahoo.

com) qəbul edilir.
3.	 Məqalələrin həcmi 10 vərəqdən (A4) artıq (şrift: Times New Roman – 

13, interval: 1,5, sol kənar 3 sm, sağ kənar 1,5 sm, yuxarı hissə 2 sm, 
aşağı hissə 2 sm) olmamalıdır.

4.	 Məqalədə müəllif(lər)in adı-soyadı, elmi dərəcəsi, elmi adı və elektron 
poçt ünvan(lar)ı göstərilməlidir. 

5.	 Elmi məqalənin sonunda elm sahəsinin və məqalənin xarakterinə uy-
ğun olaraq, müəllif(lər)in gəldiyi elmi nəticə, işin elmi yeniliyi, tətbiqi 
əhəmiyyəti və s. aydın şəkildə verilməlidir. 

6.	 Məqalənin mövzusu ilə bağlı elmi mənbələrə istinadlar olmalıdır. Mə
qalənin sonunda verilən ədəbiyyat siyahısı əlifba ardıcıllığı ilə nöm
rələnməlidir (məsələn, [1] və ya [1, s.119] kimi işarə olunmalı). Eyni 
ədəbiyyata mətndə başqa bir yerdə təkrar istinad olunarsa, onda istinad 
olunan həmin ədəbiyyat əvvəlki nömrə ilə göstərilməlidir. 

7.	 Ədəbiyyat siyahısında verilən hər bir istinad haqqında məlumat tam 
və dəqiq olmalıdır. İstinad olunan mənbənin biblioqrafik təsviri 
onun növündən (monoqrafiya, dərslik, elmi məqalə və s.) asılı olaraq 
verilməlidir. Elmi məqalələrə, simpozium, konfrans və digər nüfuzlu 
elmi tədbirlərin materiallarına və ya tezislərinə istinad edərkən mə
qalənin, məruzənin və ya tezisin adı göstərilməlidir. İstinad olunan 
mənbənin biblioqrafik təsviri verilərkən Azərbaycan Respublikasının 
Prezidenti yanında Ali Attestasiya Komissiyasının «Dissertasiyaların 
tərtibi qaydaları» barədə qüvvədə olan təlimatının «İstifadə edilmiş 
ədəbiyyat» bölməsinin 10.2-10.4.6 tələbləri əsas götürülməlidir.

8. 	 Məqalənin sonundakı ədəbiyyat siyahısında son 5-10 ilin elmi məqalələrinə, 
monoqrafiyalarına və digər etibarlı mənbələrinə üstünlük verilməlidir. 

9.	 Dərc olunduğu dildən əlavə başqa iki dildə məqalənin xülasəsi verilməli
dir. Məqalənin müxtəlif dillərdə olan xülasələri bir-birinin eyni olmalı və 
məqalənin məzmununa uyğun olmalıdır. Məqalədə müəllifin və ya mü
əlliflərin gəldiyi elmi nəticə, işin elmi yeniliyi, tətbiqi əhəmiyyəti və s. 



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

131

xülasədə yığcam şəkildə öz əksini tapmalıdır. Hər bir xülasədə məqalə
nin adı, müəllifin və ya müəlliflərin tam adı göstərilməlidir. 

10.	 Hər bir məqalədə UOT indekslər və üç dildə açar sözlər (məqalənin və 
xülasələrin yazıldığı dillərdə) verilməlidir. 

11.	 Hər bir məqalə redaksiya heyətinin rəyinə əsasən çap olunur.
12.	 Plagiatlıq faktı aşkar edilən məqalələr dərc olunmur.

	 Məqalələrin nəşri pulsuzdur.
	 Əlyazmalar geri qaytarılmır.

ATTENTION TO THE AUTHORS OF PAPERS!

	 The publication requirements:
1.	 Papers for the journal of International «Art and culture problems» are 

published in Azerbaijani, Russian and English languages.
2.	 Papers are accepted via electron carrier and e-mail (mii_inter@yahoo.com).
3.	 The amount of the papers should not be more 10 pages (A4), (font: 

Times New Roman – 13, interval: 1.5, from the left edge 3 cm, right 
edge 1.5 cm and 2 cm in the upper part and the lower part 2 cm).

4.	 In the article should be noted the author’s (s’) name and surname, 
scientific degree, scientific title and e-mail address (es).

5.	 At the end of the scientific article according to the nature of the paper 
and field of science should be given obviously the author’s (s’) research 
results, the scientific innovation of the study, the application importance, 
economic efficiency and so on. 

6.	 There must be REFERENCES: to scientific sources connected with 
the subject of the paper. The list of REFERENCES: at the end of the 
article should be numbered in alphabetical order (for instance, [1] or [1, 
p.119]). If the reference refers to repeated elsewhere, then the referred 
literature should be indicated in the same number as previously.

7.	 Any reference to the literature list must be complete and accurate 
information. The bibliographic description of a reference should be based 
on its type (monographs, textbooks, scientific papers, etc.). Referring to 
materials or theses of scientific papers, symposia, conferences and other 
prestigious scientific events should be indicated the name of papers, 



Vol. 18  № 4	   ISSN 2310-5399     İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры

132

reports or theses. While the bibliographic description of reference 
should be based on the requirements 10.2-10.4.6 of the section «Used 
literature» of the instruction which in force to the «Drafting rules of 
dissertations» of Higher Attestation Commission under President of 
Azerbaijan Republic. 

8.	 On the list of reference at the end of the paper of the last 5-10 years’ 
scientific papers, monographs and other reliable sources will be 
prioritized.

9.	 In addition to the language of publication should be given summary of the 
paper in two other languages. Summaries of papers in different languages 
should be consistent with the content of the article and should be equal to 
each other. In the paper the research results, scientific innovation of the 
study, the application importance and so on should be reflected briefly by 
author or authors in summary. A summary of each paper should be given 
with the author or authors’ full name and as well as title of article.

10.	 Each article should be presented with UDC indexes and keywords in 
three languages (in languages of papers and summaries).

11.	 Each paper is published according to the opinion of the editorial board.
12.	 The papers are not published in plagiarism cases.

	 The publication of the papers is free of charge.
	 Manuscripts will not be returned.

К СВЕДЕНИЮ АВТОРОВ СТАТЕЙ!

	 Требования к публикациям:
1.	 Статьи в международном журнале «Проблемы искусства и культу-

ры» печатаются на азербайджанском, английском и русском языках.
2.	 Статьи принимаются на электронном носителе и по e-mail (mii_

inter@yahoo.com) 
3.	 Объем статьи не должен превышать 10 страниц (А 4; шрифт Times 

New Roman – 13, интервал: 1,5, левый край – 3 см, правый край 1,5 
см, сверху – 2 см, снизу – 2 см.).

4.	 В статье должны быть указаны имя и фамилия автора (авторов), 
ученая степень, ученое звание и электронные адреса.



İncəsənət və mədəniyyət problemləri / Problems of Arts and Culture / Проблемы искусства и культуры     ISSN 2310-5399      Vol. 18  № 4

133

5.	 В конце научной статьи должно быть четко указано заключение 
автора (авторов) о научных результатах, научной новизне работы, 
ее практического значения, экономической выгоды и т.п. исходя из 
характера научной области и статьи.

6.	 В статье должны быть сноски на научные источники в соответ-
ствии с темой. Список литературы, данный в конце статьи, должен 
быть пронумерован в алфавитном порядке (например, [1] или [1, с. 
119]; сноски должны быть обозначены угловыми скобками). При 
повторной ссылке на научную литературу в другой части текста 
ссылаемый источник указывается прежним номером. 

7.	 Информация о любой сноске, размещенной в списке литературы, 
должна быть полной и точной. Библиографическое описание ссы-
лаемого источника должно быть дано в зависимости от его вида 
(монография, учебник, научная статья и т.д.). При ссылке на на-
учные статьи, материалы или тезисы симпозиумов, конференций 
и других компетентных научных мероприятий, должно быть ука-
зано название статьи, доклада либо тезиса. При библиографиче-
ском описании необходимо руководствоваться пунктом 10.2-10.4.6 
действующей инструкции «О порядках составления диссертаций» 
Высшей Аттестационной Комиссии при Президенте Азербайд-
жанской Республики.

8.	 В списке литературы, помещенной в конце статьи, надо отдать 
предпочтение научным статьям, монографиям и другим компе-
тентным источникам последних 5-10 лет. 

9.	 Помимо языка написания, статьи должны иметь резюме на двух 
языках. Оба резюме должны быть абсолютно идентичными и соот-
ветствовать тексту статьи. Научное выводы автора (авторов) в ста-
тье, научная новизна работы, практическое значение и т.п. должны 
вкратце отражаться в резюме. В каждом резюме должны быть ука-
заны название статьи, полное имя автора (авторов).

10.	 В каждой статье должны быть указаны УДК индексы и ключевые 
слова на трех языках (на языках статьи и двух резюме) 

11.	 Каждая статья печатается решением редколлегии. 
12.	 При обнаружении факта плагиата статьи не печатаются.
	 Статьи печатаются бесплатно.
	 Рукописи не возвращаются.



134




